



عنوان المذكرة:

## بالاغة الوصل والفصل في كتاب "دلائل الإعجاز" لعبد القاهر الجرجاني

مذكرة مقدمة لاستكمال متطلبات نيل شهادة ماستر في مسار اللغة العربية تخصص: علوم اللغة

إشراف الأستاذة:

إعداد الطالبة:

- عائشة برارات

- مسعودة مكشتي

السنة الجامعية: 1436- 1437 هـ

2016 - 2015





#### الملخص:

الوصل والفصل من أهم موضوعات البلاغة التي تدفع الحاجة إلى معرفة مواضعه وهكذا قيل: البلاغة معرفة الفصل من الوصل. وهذه المعرفة أمرٌ ضروري في اللغة ،إذ تتضح من خلالها الكثير من المعاني والأحكام وسيظهر ذلك جلياً من خلال دراسة كتاب دلائل الإعجاز في علم المعاني لعبد القاهر الجرجاني، بوصفه أنموذجا في هذا البحث الذي توزع على مبحثين: تضمّن المبحث الأول: بلاغة الوصل والفصل والذي توزّع على مطلبين)، أمّا المبحث الثاني:عنوانه باب الوصل والفصل في كتاب دلائل الإعجاز. (وتوزع على مطلبين أيضاً).

كما كشف عن بعض معاني مواضع الفصل والوصل في هذا الكتاب وأكدّ البحث على أهميتهما ،وكان للبحث نتائج في هذا لموضوع.

#### Résumé

Dans le science de rhétorique El Wasl Wa El fassel ce sont deux sujets les plus importants donc il est nécessaire d'avoir connaître sont utilisation puisque il été dit que la rhétorique c'été la connaissance de ce deux sujets, car ils ont monteront plusieurs sémantiques et dispositions et à partir l'étude Le Livre :DALAEL EL IAAJAZ FI ELM EL MAANI pour le scientifique de rhétorique Abd El Khar El Djerjani, qui est le model ou le guide dans cette recherche, ca faire claire cette recherche. Le livre contient deux chapitres principal Le premier est intitulée sur Balaghet El Wasl Wa El Fassel et le deuxième est intitulée sur El Wasl Wa EL Fassel et chaque chapitre a été divisée on deux chapitres aussi il exprime les sémantique de quelque utilisation El Wasl Wa El Fassel dans cette livre ainsi que les conclusions de cette étude dans ce sujet offre des règles pour container la recherche.



#### مقدمة:

ارتبطت البلاغة العربية بقضية الإعجاز كما ارتبطت بالنحو، وذلك لوجود الصلة بين العلمين (النحو والبلاغة) اللَّذيْن يعنيان بدراسة اللفظ والمعنى في التركيب، فكان باب الوصل و الفصل من الأبواب المشتركة فيهما، وذلك لما يتمتع به من إمكانات أسلوبية متميزة تمدها به طبيعته التركيبية.

ولعل الدافع للخوض في هذا الموضوع هو الإيمان بأهميته إلى جانب ذلك قلة الدراسات التي تعالج هذه الظاهرة معالجة دقيقة، كما أن الميول لهذا النوع يعد رغبة في زيادة الرصيد المعرفي لأسرار كتاب دلائل الإعجاز لعبد القاهر الجرجاني و ما يحتويه من مفاهيم وأحكام تمس الوصل والفصل في البلاغة.

فالإشكالية المطروحة التي قمت بصياغتها على النحو التالي: أين تتحلى بلاغة الوصل و الفصل في كتاب دلائل الإعجاز لعبد القاهر الجرجاني؟.

من هنا يتحدد الهدف من اختيار هذا الموضوع وهو الكشف عن الجماليات الفنية في كتاب دلائل الإعجاز من خلال أسلوب الوصل والفصل، وكذلك الكشف عن صلتهما بنظرية المعنى.

و قد وقد تنوعت المناهج بهذا الموضوع منها: المنهج الوصفي للكشف و إبراز الملامح التعبيرية لهذا الأسلوب، والمنهج الإحصائي من خلال إحصاء الشواهد القرآنية والشعرية بهذا الباب، أما المنهج المقارن فيتمثل في المقارنة التي تم عقدها بين النحاة والبلاغيين.

وقد قمت بإعداد خطة بحث تناولت فيها: مقدمة وتمهيدًا ومبحثين على النحو التالي:

المبحث الأول: بلاغة الوصل و الفصل وضم تمهيدا تطرقت فيه إلى مفهوم الوصل والفصل لغة واصطلاحا وأهميتهما، ومطلبين هما:

المطلب الأول: فكرة الوجوه والفروق وعلاقتها بالوصل والفصل تحدثت فيه عن فكرة الوجوه التي هي أهم عنصر للوصل و الفصل ، و كذلك التمييز بين مواضع الوصل و الفصل .

المطلب الثاني: اهتمام النحويين والبلاغيين بباب الوصل والفصل ، فكان اهتمام النحويين من خلال مجموعة من المظاهر من بينها الحروف التي تشترك و تختلف في الحكم أو عدمه، و كذلك التناسب بين الجمل المتعاطفة ، الجملة المفسِّرة ، الجملة الحالية و الجملة الاستئنافية، أما اهتمام البلاغين فكان ذلك في الجمل التي لها محل إعرابي و التي لا محل لها من الإعراب، و كذلك من اهتمامهم حديثهم عن معاني حروف العطف .

و المبحث الثاني: باب الوصل و الفصل في كتاب دلائل الإعجاز. ويحتوي هو الآخر على مطلبين:

الأول: متعلق بالأحكام النحوية للوصل والفصل عند الجرجاني، أما الثاني فيُبَّينُ موقفه من خلال تحليلاته.

و ختمت موضوعي بذكر ملخص لأهم لنتائج والملاحظات التي توصلت إليها من خلال هذا البحث، والذي استعنت في إعداده بمصادر و مراجع مختلفة يأتي في مقدمتها: كتاب دلائل الإعجاز في علم المعاني لعبد القاهر الجرجاني، والإيضاح في علم البلاغة للقزويني، وتفسير التحرير و التنوير للطاهر بن عاشور، والكشّاف للزمخشري...وغيرها.

ومن الدراسات السابقة التي تحدثت عن بلاغة الوصل والفصل في هذا السياق، نذكر منها: التراكيب النحوية من الوجهة البلاغية عند عبد القاهر الجرجاني لعبد الفتاح لاشين، وكذا الشواهد الشعرية في كتاب دلائل الإعجاز للشيخ عبد القاهر الجرجاني توثيق وتحليل ونقد لناجح أحمد عبد الكريم.

إلاّ أنّ هذا البحث لا يخلو من صعوبات و التي كان أهمها:

اتساع الموضوع الذي فرضه عمق مادته العلمية، وكذا التكرار في تعريفاته مما أدى إلى صعوبة التلخيص والتنسيق فيه.

وفي الأخير أتوجه بجزيل الشّكر و أسمى العبارات و الامتنان إلى أستاذتي الفاضلة التي كانت لي خير عون وناصحة أثناء إعداد هذه المذكرة.

# 

#### تمهيد:

يندرج الوصل والفصل ضمن مباحث علم المعاني الذي هو أحد أقسام البلاغة كما يعتبر من أدق أبوابحا وأغمضها حتى سأل بعض البلاغاء عنه معنى البلاغة، فقال: "هي معرفة الفصل من الوصل"1.

#### أولا: مفهوم الوصل لغة واصطلاحا:

حسب ما جَاء في لسان العرب: نقول وصل الشيء إلى الشيء وصولاً وتوصل إليه بمعنى انتهى إليه و بلغه. والوصل ضد الهجران.<sup>2</sup>

أمّا اصطلاحا: فقد عُرِّف بأنه" عطف جملة على جملة أخرى بحرف العطف الواو" $^{8}$ ؛ أي بمعنى أن الواو تفيد الاشتراك في المعنى بين المتعاطفين. وهو كذلك "عطف جملة على جملة أخرى بالواو" $^{4}$ .

ونجد تعريفا آخر: "هو الوقوف عند اكتمال المعنى والحرص على اتصال الكلام ببعضه حرصا على اتصال المعاني، ويكون الوصل بعطف جملة على أخرى بحرف من حروف العطف". <sup>5</sup>

فالواضح من ذلك الوقوف على الفائدة من الوصل، وذلك بعطف الجملة على الجملة ولا يكون إلا بحرف من حروف العطف. وقد حدد الوصل بحرف العطف (الواو) دون غيرها لأن الواو تختص بالربط.

ومن خلال هذا كله يمكن القول أن الوصل عطف جملة فأكثر على جملة أخرى بحرف عطف، خاصة لصلة بينهما في المبنى والمعنى ومخافة اللبس الذي يمكن أن يحصل.

 $<sup>^{1}</sup>$ عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، تح : يسين الأيوبي، المكتبة العصرية، بيروت، لبنان، د ط، (2007). ص239

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر، ابن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت، لبنان، ط $^{1}$ ، (2000)، ج $^{5}$ ، مادة (و، ص، ل).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>عبد اللطيف شريفي ،زبير دراقي، الإحاطة في علوم البلاغة، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ط1، ( 2004)، ص88.

<sup>4</sup> أحمد الهاشمي، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، المكتبة العصرية، صيدا، لبنان، د ط، د ت، ص 181.

<sup>5</sup> حمدي الشيخ، الوافي في تسيير البلاغة، المكتب الجامعي الحديث، الإسكندرية مصر، دط، (2004)، ص 98.

#### ثانيا مفهوم الفصل لغة واصطلاحا:

جاء في مقاييس اللغة "(ف، ص، ل) كلمة صحيحة تدل على تمييز الشيء من الشيء وإبانته عنه ، يقال فصلت الشيء فصلا، فانفصل أي قطعته فانقطع". 1

أمَا اصطلاحا: فهو: "ترك الربط بين الجملتين ليترك حرف العطف الذي هو الواو فيها". 2

والفصل هو "ترك العطف بين جملتين والجيء بهما منثورتين، وذلك بترك الربط بين الجملتين إمَّا لأنهما متحدتان صورة ومعنى أو بمنزلة المتحدتين، وإمّا لأنه لا صلة بينهما في الصورة أو في المعنى"؛ <sup>3</sup> أي إن الفصل يتضمن مستويات اللغة بين مفرد ومفرد ،أو جملة وجملة أو حتى مفرد وجملة.

وبالتالي يعتبر الوصل والفصل هو العلم بمواضع العطف أو الاستئناف ،و التهدّي إلى كيفية إيقاع حروف العطف في مواقعها أو تركها عند عدم الحاجة إليها. <sup>4</sup> أي إن الاحتياج له تأدية مقاصد وأغراض معينة.

ومن خلال هذين التعريفين المختلفين نجد أن: أمن اللبس هو الشيء المشترك بين الوصل والفصل الضابط لتأدية غرض بلاغي.

#### ثالثا أهمية الوصل والفصل:

يقول الجرجاني: "ومما لا يأتي لتمام الصّواب فيه إلاّ الأَعرابُ الخُلَّص والأقوامُ طُبعوًا على البلاغة وأوتوا فناً من المعرفة في ذوق الكلام هم بما أفرادٌ". 5

وهو مما يمكننا كذلك من أن نميز موضع الوصل والفصل على "ما تقتضيه البلاغة فنُّ منها عظيم الخطر صعب المسلكِ، دقيق المأخذ، لا يعرفه على وجهه، ولا يحيط علماً بكُنهِه إلاّ من أوتي فهم كلام العرب طبعا سليما، ورُزِق في إدراك أسراره ذوقاً صحيحاً ...."

ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، تح: عبد السلام هارون، دار الفكر، عمان، د ط، (1989)، مادة ( ف، ص، ل).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>حمدي الشيخ، مرجع سابق، ص 200.

<sup>.89 – 88</sup> مبد اللطف شريفي ،زبيري دراقي، مرجع سابق، ص $^3$ 

<sup>4</sup>ينظر، أحمد مصطفى المراغي، علوم البلاغة والبيان والمعاني والبديع، دار الكتب العلمية بيروت لبنان ، د ط،(1971)، ص 162.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص239.

<sup>6</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة المعاني البيان البديع، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط1 ، (2003)، ص118.

وقد قال أبو العبّاس السفاح لكاتبه: "قف عند مقاطع الكلام وحدوده وإيَاك أن تخلط المرعى بالمهمل، ومن حلية البلاغة المعرفة بمواضع الفصل والوصل."<sup>1</sup>

وقال المأمون لبعضهم: " من أبلغ الناس؟ فقال: من قرب الأمر البعيد المتناول الصعب الدرك بالألفاظ اليسيرة فتم الرد قائلا: ما عدل سهمك عن الغرض ولكن البليغ من كان كلامه في مقدار حاجته، ...، ثم يكون بصيرا بمقاطع الكلام ومواضع وصوله وفصوله، فإن البلاغة إذا اعتزلتها المعرفة بمواضع الفصل والوصل كانت اللآلئ بلا نظام."<sup>2</sup>

وأهم شيء يفهم أن المراد هو الوقوف عند كل عنصر حتى يشعر السامع بانتهائه و يتهيأ الخطيب لعنصر ثان، والوصل عدم الوقف بين المعنيين ترابط واتصال، أي هو الاهتداء المبكر إلى المواطن التي ينبغي أن يفصل فيها كلام عن كلام أو أن يوصل ،والداعي إلى ذلك أمر معنوي. 3 ومن خلال هذه الأقاويل المختلفة يتضح أن:

<sup>\*</sup>الاهتمام بالوصل والفصل في الكلام وإيلائه ما يستحق من العناية تقليد عريق.

<sup>\*</sup>عدم مراعاة الوصل والفصل في الكلام يؤثر في النظم سلبا.

أبو هلال العسكري، كتاب الصناعتين (الكتابة والشعر)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، (1981)، ص 426.

المصدر نفسه، ن ص.  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر، محمد خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، المركز الثقافي، الدار البيضاء، المغرب، ط $^{1}$ 1)، ص $^{99}$ 9.

### المطلب الأول: فكرة الوجوه والفروق و علاقتها بالوصل و الفصل الفرع الأول: الوجوه والفروق باعتبارها تأسيسا

تعتبر فكرة الوجوه و الفروق أحد عناصر نظرية النظم، يقول الجرجاني: « واعلم أنّا لم نوجب المزيّة من أجل العلم بأنفس الفروق و الوجوه فتستند إلى اللغة و لكنّا أوجبناها للعلم بمواضعها وما ينبغي أن يصنع فيها فليس الفصل للعلم بأن (الواو) للجمع و (الفاء) للتعقيب بغير تراخ و (ثم) له بشرط التراخي و (إن) لكذا أو (إذا) لكذا و لكن لأن يتأتّى لك، إذا انظمت و ألّفت رسالة أن تحسن التخير و أن تعرف لكل من ذلك موضعه.»

وعبد القاهر الجرجاني كان ينظر في الخبر إلى الوجوه التي تراها في قولك: "زيد منطلق" و "زيد هو و "زيد ينطلق" و " ينطلق زيد" و "منطلق زيد" و "زيد المنطلق" و "المنطلق زيد" و "زيد هو المنطلق" و " هو زيد منطلق". و كذلك الشرط و الجزاء إلى الوجوه التي تراها في قولك: "إن تخرج أخرج" و "أنا خارج" و "أنا خارج" و "أنا خارج" و "أنا خرجت خارج".

و في الحال إلى الوجوه التي تراها في قولك: "جاءني زيد مسرعا" و "جاءني يسرع" و"جاءني و قد أسرع". فيعرف لكل و"جاءني و هو مسرع، أو "وهو يسرع " و "جاءني قد أسرع" و"جاءني و قد أسرع". فيعرف لكل ذلك و يجيئ به حيث ينبغي له.

وما يميزه الجرجاني من فروق بحيث كان ينظر في الحروف التي تشترك في معنى ثم ينفرد كل واحد منها بخصوصية في ذلك المعنى فيضع كلا من ذلك في خاص معناه نحو أن يجيئ "بما" في نفي الحال، و "بلا" إذا أراد نفي الاستقبال، و "بإن" فيما يترجح أن يكون و أن لا يكون و "بإذا" فيما علم أنه كائن.

وينظر في الجمل التي ترد فيعرف موضع الفصل فيها من موضع الوصل ثم يعرف فيما حقه الوصل موضع الواو من موضع الفاء، و موضع الفاء من موضع ثم، و موضع أو من موضع أم وموضع لكن من موضع بل، و يتصرف في التعريف و التنكير و التقديم و التأخير في الكلام كله

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق ، ص261.

<sup>2</sup> ينظر، وليد محمد مراد، نظرية النظم و قيمتها العلمية في الدراسات اللغوية عند عبد القاهر الجرجاني، دار الفكر، دمشق، سوريا،ط1، (1983)، ص64.

و في الحذف و التكرار و الإضمار و الإظهار، فيضع كلا من ذلك في مكانه، و يستعمله على الصحة و على ما ينبغي له. 1

وهكذا فإن نظم الكلام يختلف بحسب المقام و مقتضى الحال و يتفاوت الكلام في مستوى البلاغة و الإجادة بناءً على ذلك، و أعلى مراتب الإعجاز الذي اختص به نظم القرآن،... و إنما المزية في مطابقة نظم الكلام بمقتضى الحال، فهو يدعو إلى التفرقة بين فكرة النظم القائمة على معاني النحو و فكرة المقام التي قام عليها حد البلاغة.

ومن هذا كله يمكن القول أن الوجوه والفروق هو نتيجة النظم عند الجرجاني فلا يقوم إلا بوجود علم النحو و به يوجب الاختلاف و التفارق في التراكيب، فهذه الفكرة تقوم على أسس و مبادئ علمية ،هي كالتالى:

أولا: توخي معاني النحو: ينعى الجرجاني على الزاهدين في النحو، و يعذرهم بأخم فقدوا الحكمة في أوضاع اللغة وتقرير المقاييس التي اطردت عليها، ويدعو إلى معرفة النحو لأنه نظام اللغة ووقاية من الخطأ، فالنظم صنعة يستعان بها بالفكرة، وتحصل هذه الصّنعة بترتيب الألفاظ بحكم أنها حدم للمعاني تابعة لها، وخاضعة لمعاني النحو وتخرج عن المقاييس اللغوية المعمول بها في الكلام الجاري على سمت كلام العرب، أي الشائع لدى العامة.

وتوخي النحو يقصد به توخي تلك المعاني الدالة على المعقولية و التي لا تخالف المنطق العقلي ولا اللغوي، و لا يستفاد معنى دون خضوعه لتلك القواعد النحوية التي هي أوضاع اللغة. أي النظم على منوال العرب في تعلقهم للكلام. 4

ويعطي عبد القاهر مثالا من الفروق الدقيقة التي تراعيها اللغة في التأليف،...، فينظر في الخبر إلى الوجوه،...، وفي الشرط والجزاء، ...، و في الحال إلى الوجوه التي تراها في قولك: "جاءيي

2 ينظر، محمد حسين مصطفى، فكرة النظم بين الحقيقة و الوهم، جامعة الموصل، مجلة أبحاث كلية التربية الأساسية، المجلد 6، العدد 1، ص234.

\_

<sup>1</sup> ينظر، وليد محمد مراد، المرجع نفسه ، ص64.

<sup>3</sup> ينظر، عبد القاهر الجرجابي، مصدر سابق، 103.

<sup>.</sup> 135-134 صالح بلعيد، نظرية النظم، دار هومة، الجزائر، د ط(2002)، ص $^4$ 

زيد مسرعا، و جاءني يسرع، و جاءني و هو مسرع"، أ وبالتالي فيعرف لكل من ذلك موضعه ويجيئ به حيث ينبغي له و ينظر في الحروف التي تشترك في المعنى.

ثانيا: لا فصاحة للفظة المنفردة: "إن عبد القاهر الجرجاني صرف كل جهده من أجل الدفاع عن العلاقات النحوية التي تفيدها الجمل ، و ينكر أقوال بعض منهم الذين اعتدوا بجمال اللفظة خارج نظمها ،و يكون قد انفرد برأيه ،و لذلك أقام نقده للنصوص على بيان نواحي الحسن والقبيح على أساس العلاقات النحوية و ما تفيده من معنى". 2

ثالثا: اللفظ و المعنى: إن اللفظ و المعنى من القضايا التي شغلت بال العلماء السابقين، و قد أولوها العناية التامة ودرسوا اللفظ مستقلا عن المعنى، وبعضهم انحاز إلى جهة اللفظ وأقام حججا وأدلة، وبعضهم رأى تعانق اللفظة بالمعنى، ولكن عبد القاهر الجرجاني ناقش المسألة وأعاد النظر فثار ضد الذين فصلوا بين اللفظ ولمعنى وضد المنحازين إلى جهة اللفظ.

رابعا: الجانب العقلي والنفسي: اللغة عند الجرجاني هي المنطق و العقل و المعاني المتصورة في الذهن بل هي العلاقات القائمة بين المتكلم والمخاطب وفي ذهن كل واحد منهما (اصطلاح اعرف) والنظم يقوم على الروية والتفكير<sup>3</sup>، ويقول الجرجاني: "جملة الأمر أنه لا يكون ترتيب في شيء حتى يكون قصد إلى صورة وصفة إن لم يقدم فيه ما قدم ولم يؤخر ما أخر وبدئ بالذي بالذي ثني أو ثني بالذي ثلث به لم تحصل لك الصورة و تلك الصفة". 4

خامسا: التأليف بطرق التعليق: إن معاني الكلمات تقتضي وجود عملية الإسناد المبدأ الذي يقتضي وجود الخبر و العكس صحيح، و الفعل يحتاج إلى فاعل، و على هذا التعلق أقام عبد القاهر الجرجاني منهجه في توخي المعاني بعدما استوعب الفكر من سابقية فانتقدها و تخير الصالح منها لمذهبه أن عيث قال الجرجاني: "و قد علمت أطباق العلماء على تعظيم شأن النظم و تفخيم قدره و التنويه بذكره و إجماعهم أن لا فضل مع عدمه أن و من هنا نراه يعد النحو هو

مبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص127.

 $<sup>^{2}</sup>$  صالح بلعيد، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ ينظر، المرجع نفسه ،ص  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق ، ص256.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر، صالح بلعيد، مرجع نفسه، ص140.

مصدر سابق، ص $^{6}$  عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص $^{6}$ 

النظم وبه تتوخى معانى النحو و أحكامه بين الكلام، والتأليف بطرق التعلق تنظمها معطيات داخل الجملة بشكل تام متكامل ليحصل النظام اللغوي، ويكون بهذا الترتيب:

- 1- ترتيب المعاني في النفس أولا: وهو التصور الذهني القائم على التقليد المأثور ومستعمل كلام العرب.
- 2- التعلق بين الأصوات و الألفاظ وما تؤديه من معاني: نظم الحروف هو تواليها في النطق بمقتضى عن معنى ويمكن أن يسمى بمستوى معاني الكلم المفردة.
- 3- ترتيب الكلم: فصاحة الكلم يحددها النظم و التركيب الذي يتسع بفعل المتكلم أو المبدع لا بفعل واضع اللغة و هذا هو المستوى الثالث.
- 4- اعتماد معاني النحو: و هو مستوى رابع يفيد معاني لا يتصوران يتعلق الفكر بمعاني الكلم أفراد و مجردة عن معاني النحو. <sup>ا</sup>

و بهذا قد عمل الجرجاني على حل مشكلة اللفظ و المعنى من خلال انتصاره إلى النظم وفق طرائق النحو. و يجسد مبادئ وأسس محدودة لنظرية النظم التي عرفت بعده باسمه ،و أركانها هي $^2$ :

- النظم هو توخى معاني النحو.
- النظم هو التأليف و سبيل التصوير و الصياغة.
  - النظم ليس في اللفظة المفردة.
- النظم ليس في اللفظ أو المعنى يستقل كل عن الأخر.
  - النظم هو التعليق.

ومن خلال هذا كله يمكن القول أن فكرة الوجوه والفروق هي المنطلق التأسيسي لباب الوصل والفصل، بحيث تكون بينهما علاقة تكامل، إذ لا يمكن أن تعالج ظاهرة الوصل أو الفصل إلا في إطارها والعودة إليها دائما، وهذه الفكرة (الوجوه والفروق) تعد جوهر نظرية النظم.

 $<sup>^{1}</sup>$  صالح بلعيد، مرجع سابق، ص $^{1}$  140.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 143.

#### الفرع الثاني :مواضع الوصل والفصل

اعتنى الباحثون بتحديد مواضع الوصل والفصل في إطار البحث عن المعنى وتأدية الدلالة تأدية صحيحة لا توقع في الخلط أو الوهم أو اللبس، وبذلك تنوعت هذه المواضع مما سيتضح في ما يأتي:

#### أولا: مواضع الوصل:

ارتبطت مواضع الوصل بنوع الجملة إنشائية أو خبرية مع وجود التناسب في المعنى بمراعاة القصدية والغرض، على النحو التالي<sup>1</sup>:

الموضع الأول: إذا اتّحدت الجملتان في الخبرية والإنشائية لفظا ومعنى أو معنى فقط، ولم يكن هناك سبب يقتضي الفصل بينهما لوجود تناسب تام في المعنى؛ أي إنه يجب تحديد نوع الجمل ووجود التناسب في المعنى والقصدية معا، ومن أمثلة ذلك نجد:قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنِيّ أَشْهِدُ اللّهَ وَاشْهَدُوا اللّهَ وَاشْهَدُوا أَيْ بَرِيءٌ مِمّا تُشْرِكُونَ ﴾ [سورة هود:54]، حيث إن الشهادة لها نفس القيمة و المساواة بين الشهادة وشهادة الله لكن شهادة لا تعلوها شهادة. فصور الجملتان، إما خبريتان لفظا ومعنى أو معنى فقط، وقد تكون الجملة الأولى خبرية معنى لا لفظ أو العكس، فالمعول عليه إذًا الاختلاف في اللفظ لا في المعنى ولهذا وجب الوصل.

الموضع الثاني: دفع توهم غير المراد إذا اختلفت الجملتان في الخبرية والإنشائية وكان الفصل بينهما يوهم خلاف المقصود، ويكثر هذا النوع من الوصل في الإجابة بالنفي عن سؤال أداته "هل" أو "همزة التصديق "كقولك: لا وشفاه الله في جواب من سألك: هل تحسنت صحة صديقه.؟ فلا في هذا الموقع قائمة مقام جملة خبرية تقديرها: لم تتحسن صحته. وجملة شفاه الله دعائية إنشائية، وقد كان الأمر يقتضي الفصل بين الجملتين لاختلافهما خبرًا وإنشاءً، فيقال: لا شفاه الله، وبالتالي الفصل هنا يجعل السامع يتوهم الدعاء عليه، وهو خلاف المقصود لأن الغرض الدعاء له، ولهذا وجب العدول عن الفصل إلى الوصل. ومن كل هذا يعبّر هذا الموضع بصفة عامة عن القصد من الجملتين.

<sup>.90</sup> ينظر، عبد اللطيف شريفي، مرجع سابق، ص $^{1}$ 

الموضع الثالث: "إذا كان للجملة الأولى محل من الإعراب وقصد تشريك الجملة الثانية لها في حكمه. نحو، قول الشاعر:

#### أنتِ أيقظتني وأطلعتِ عيني على عالم من السِّرِ أخفَى

فحملة (أيقظتني) خبر للمبتدأ (أنت) وجملة (أطلعت) معطوفة عليها وتشاركها في كونحا خبرا للمبتدأ فاشتراك الجملتين في الحكم الإعرابي يوجب الوصل". وبالتالي يعتبر عطف مفرد على مفرد أي عطف الفعل أيقظتني على الفعل أطلعت، أما إذا عطفنا جملة على جملة، فهي إذن جملة (أنت أيقظتني) جملة ابتدائية والجملة الابتدائية لا محل لها من الإعراب.

#### ثانيا: مواضع الفصل:

كذلك ارتبطت مواضع الفصل بمقاصد مختلفة إلى جانب مراعاة المقامات المتفاوتة، أو لوجود موانع تحول دون فهم المعنى فهما صحيحا، وهي كالتالي<sup>2</sup>:

الموضع الأول: كمال الاتصال: هو أن يكون بين الجملتين اتحاد تام وامتزاج معنوي حتى كأنهما أفرغا في قالب واحدٍ، وهذا يكون في:

 $^{2}$  ينظر، أحمد مصطفى المراغى، مرجع سابق، ص $^{2}$  167 ينظر،

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد اللطيف شريفي، مرجع سابق، ، ص $^{1}$ 

﴿ اتّبِعُوا الْمُرْسَلِينَ \* اتّبِعُوا مَن لا يَسْأَلُكُمْ أَجْرًا وَهُم مُّهْتَدُونَ ﴾ [سورة يس: 20-21] حيث أبدلت الثانية من الأولى بدل اشتمال لأنها أبين في المراد وهو حمل المخاطبين على اتباع الرسل. الموضع الثاني: كمال الانقطاع: وهو أن يكون بين الجملتين تباين تام دون إيهام خلاف المراد ومن ذلك: أن تختلفا خبرًا وإنشاء لفظًا ومعنى: نحو قوله تعالى ﴿وَأَقْسَطُوا إِنَّ اللَّهَ يُجِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [سورة الحجرات: 9].

كما أنهما تختلفان في المعنى فقط: نحو قولك: "نجح فلان وفّقه الله"، و قول الشاعر:

#### جزى اللهُ الشدائدَ كلَّ خير عرفتُ بما عدوِي من صَديقِي

ومنه ألا تكون بينهما مناسبة في المعنى ولا ارتباط بين المسند إليه ولا بين المسند نحو قوله:

#### إنَّا المرءُ بأصغريهِ كل امرئٍ رهنَّ بما لديهِ

فالجملتان متباينتان لا يمكن العطف بينهما لذلك وجب الفصل أ، وكذلك في قولنا: "المتنبي شاعر" " السماء صافية"، وبالتالي وجب الفصل بين الجملتين بكمال الانقطاع فإنه لا مناسبة بين شاعرية المتنبى وصفاء السماء.

الموضع الثالث: شبه كمال الاتصال: وهو أن تكون الجملة السابقة كالمورد للسؤال أو المنشأ له فتفصل الثانية عنها كما يفصل الجواب عن السؤال، ويسمى الفصل لذلك استئنافًا وهو على ثلاثة أضرب: وذلك عن سبب عام للحكم ،مثل قول الشاعر:

#### قَالَ لِي: كَيْفَ أَنْتَ؟ قَلْتُ عَلَيْلُ سَهِرٌ دَائمٌ وَخُزنٌ طويلُ

معنى أن المخاطب لما سمع قوله عليل، طرح سؤالا ما سبب علتك؟، فقال: سهر دائم وحزن طويل. وإما عن سبب خاص، كقوله تعالى: ﴿وَمَا أُبَرِّئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لَأُمَّارَةً بِالسّوءِ﴾ طويل. وإما عن سبب خاص، كقوله تعالى: ﴿وَمَا أُبَرِّئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةً بِالسّوءِ﴾ [سورة يوسف: 52]، أي بمعنى كأنه طرح سؤالا قيل: "هل النفس أمارة بالسوء؟ "فقيل: "نعم إن النفس لأمارة بالسوء"، وهذا يقتضي تأكيد الحكم الذي في جملة الجواب كما هو في أضرب الخبر وعليه قول الشاعر:

#### يرى البخيلُ سبيلَ المالِ واحدةً إنَّ الكريمَ يرى في مالهِ سُبلا

بمعنى كأنه طرح سؤالا: "فماذا يرى الكريم من ماله؟"، فقيل: "إن الكريم يرى في ماله سبلا".<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أحمد مصطفى المراعى، مرجع سابق، ص 169.

المرجع نفسه، ص $^2$ 

الموضع الرابع: شبه كمال الانقطاع: وهو أن تُسبَق جملة بجملتين يصح عطفها على الأخرى لفساد المعنى، فيترك العطف دفعا لهذا الوهم، ويسمى الفصل حينئذ قطعا، كقول الشاعر:

#### وتظنُّ سَلمَى أنَّنِي أبغِي بِمَا بدلاً، أراهَا في الضلالِ تميمُ

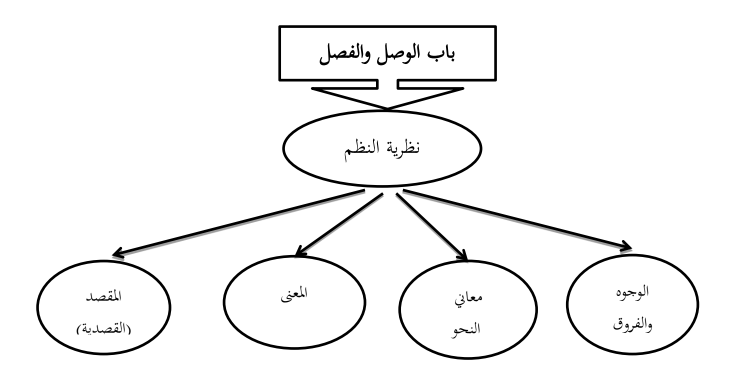
وبالتالي هناك بين الجملتين مناسبة ظاهرة لاتحاد المسندين (أراها، تظن) لأن المعنى أراها أظنها وكون المسند إليه في الأولى محبوبا والثانية مُحِبًا، ولكن ترك العطف لئلا يتوهم أنه عطف على أبغي فيكون من مظنونات سلمى، كالمعطوف عليه وهو خلاف المراد. بحيث أن فعل (أراها) معطوف على الظن وليس على الفعل أبغي.

الموضع الخامس التوسط بين الكمالين: وهو أن تكون الجملتان متناسبتين ولكن يمنع من العطف مانع وهو عدم قصد التشريك في الحكم، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُو قَالُوا آمَنًا وَإِذَا يَحَلُوا إِلَىٰ مَعَكُمْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّا مَعَكُمْ المَّنَ عُرُونَ \* اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بَمِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُعْيَاغِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ اللَّه يَسْتَهْزِئُ بَمِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُعْيَاغِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [سورة البقرة:14]، بمعنى أنه تقدير الجملة نحن مستهزئون و الله يستهزئ بحم، وبالتالي: جملة (يستهزئ بحم) لا يصح عطفها على (إنا معكم )لاقتضائها أنها من مقول المنافقين وليس ذلك كذلك، ولا عطفها على جملة (قالوا) لأنه يكون المعنى، فإذا قالوا ذلك استهزأ الله بحم وهذا لا يستقيم، لأن استهزاء الله بحم بأن خذلهم وخلاهم وما سولت لهم أنفسهم مستدرجًا إياهم من حيث لا يشعرون إنما هو على نفس الاستهزاء وفعلهم له وإرادتهم إياه في قولهم آمِنًا، لا على أنهم تحدثوا عن أنفسهم مستهزئون، إذ المؤاخذة على اعتقاد الاستهزاء والخديعة في إظهار الإيمان لا في قولهم :إنا استهزأنا من غير أن يقترن بذلك القول اعتقادا ونية أ.

ومن خلال هذا يمكن القول أن مواضع الوصل والفصل تختلف باختلاف التركيب والمعنى للجمل ، بحيث توصل إذا اتّحدت في الخبرية والإنشائية، وكذلك في حالة دفع التوهم غير المراد، وفي حالة إذا كانت الجملة الأولى لها محل من الإعراب وقصد تشريك الجملة الثانية، وتفصل الجمل في حالة كمال الاتصال، وكمال الانقطاع، وشبه كمال الاتصال، وشبه كمال الانقطاع، وكذلك التوسط بين الكمالين.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أحمد مصطفى المراغى، مرجع سابق، ص172.

ومنه نستنج أن: باب الفصل و الوصل لهما علاقة وطيدة بنظرية النظم التي تعتبر أساسا لهما، وذلك من خلال فكرة الوجوه والفروق التي تتضمن معاني النحو، والمعنى، والقصد من هذا الباب، ولهذا الباب مواضع تختلف باختلاف المعنى للجمل والتركيب، فنجد جملاً توصل وهي فصل، وجملاً تفصل وهي وصل، و هذا ما يمكن توضيحه بالمخطط التالي:



المخطط رقم 01

#### المطلب الثاني: اهتمام النحويين والبلاغيين بباب الوصل و الفصل

إن ظاهرة الوصل والفصل باعتبارها إحدى مجالات علم المعاني تكتسي أهمية بالغة في دراسة البلاغة، و قد نوه بأهميتها الكثير من العلماء، وهم منقسمون إلى فريقين: فريق النحويين(اللغويين) منهم: سيبويه، الفراء، ابن قتيبة، أبى عبيدة...إلخ، وفريق البلاغيين (المتكلمين) منهم: الجاحظ أبي هلال العسكري، الباقلاني ...و غيرهم.

#### الفرع الأول: اهتمام النحويين بباب الوصل والفصل

من الذين اهتموا بالوصل والفصل نجد سيبويه، الفراء ، المبرد، الأخفش، ابن جني وغيرهم وذلك من خلال حديثهم عن أسلوب العطف الذي يعتبر جزءًا مهما من الوصل والفصل بتسليط الضوء على أدواته التي هي أساسه، وذلك من حيث تحديد الحروف والاشتراك في الحكم أو عدمه؛ فالحروف التي يشترك فيها المعطوف والمعطوف عليه في الحكم، وتضم:

"الواو": وهي أصل حروف العطف لكثرة استعمالها فيه، وتستعمل لمطلق الجمع بين المتعاطفين بلا ترتيب أو تعقيب، فيعطف بها المتأخر في الحكم على المتقدم، كما في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدُ الرَّسَلُنَا نُوحًا وَإِبْرَاهِيمَ ﴾ [سورة الحديد:26] ويعطف بها المتقدم في الحكم على المتأخر ، نحو قوله تعالى: ﴿كَذَلِكَ يُوحِي إِلَيْكَ وَإِلَى النَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ﴾ [سورة الشورى:03] ويعطف بها المتقارنان في تعالى: ﴿فَأَبُعْنَاهُ وَأَصْحَابَ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَاهَا آيَةً لّلْعَالَمِينَ ﴾ [سورة العنكبوت:15]. ألله الله فالواو لا تفيد الترتيب وهي تختص بعطف الاسم على الاسم لا يكتفي الكلام به أي بالمعطوف عليه.

وكذلك "الفاء": "تستعمل للترتيب والتعقيب، كقوله تعالى: ﴿أَمَاتُهُ فَأَقْبَرُهِ ﴾ [سورة عبس:21] وقد تعطي معنى التسبيب إذا كان المعطوف جملة" كما في قوله تعالى: ﴿فَوَكَرُهُ مُوسَى فَقَضَى ﴾ [سورة القصص:28].

\_

<sup>1</sup> ينظر، محمد علي أبو العباس، الإعراب الميسر و النحو دراسة في القواعد و المعاني و الإعراب تجمع بين الأصالة و المعاصرة، دار الطلائع، القاهرة، مصر، د ط، د ت، ص 123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد علي أبو العباس، المرجع نفسه، ن ص.

وتختص الفاء باستعماله في العطف مالا يصلح لأن يكون صلة لخلو من العائد على صلة نحو: ( اللذان يقومان فيغضب زيد أخواك) و يجري هذا أيضا في الحال، كقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تُرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَل مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَتُصْبِحُ الْأَرْضُ مُخْضَرَّةً ﴾ [سورة الحج: 63]، وفي الخبر، كقول ذي الرمة:

#### و إنسانُ عيني يحسرُ الماءُ تارةً فيبدُو وتاراتٍ يجمُّ فيغرقُ

وفي الصفة أيضا، نحو: (مررت برجل بهذي فيغضب زيد). وبالتالي فالفاء تضم الشيء إلى الشيء مثل الواو إلا أن الربط و الترتيب لا يفارقانها. 1

وتستعمل "(ثم) للتراخي، كقوله تعالى: ﴿اللَّهُ يَبُدُأُ الْحُلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ثُمَّ إِلَيْه تُرْجَعُونَ ﴾ [سورة الروم:30] فإعادة الخلق لا يتم مباشرة بعد بدئه ،وإنما هناك زمن بين المعطوف جملة (يعيده) والمعطوف عليه جملة (يبدأ الخلق)؛ و"ثم" العاطفة تعطف جملة على جملة،...، كما تعطف مفردًا على مفرد².و منه "ثم" مثل الفاء تفيد الترتيب و التراخي.

ومن الحروف "حتى": "و تستعمل في عطف الاسم الظاهر الذي هو بعض من المعطوف عليه، وغاية في زيادة أو نقصان نحو: (مات الناس حتى الأنبياء) و نحو: (المؤمن يجزى بالحسنات حتى مثقال ذرة)"؛ 3 و شروط العطف بما ثلاثة:

- 1- أن يكون المعطوف اسمًا لا فعلًا و لا جملة.
- 2- أن يكون المعطوف بعضًا حقيقيا من المعطوف عليه، أو شبيها بالبعض.
  - 3- أن يكون المعطوف غاية، في زيادة حسية أو نقص حسي.

#### أما الحروف التي يختلف فيها حكم المعطوف عن حكم المعطوف عليه، و تضم:

"أم" وتأتي على نوعين: "متصلة و منقطعة، فأم المتصلة سميت بذلك لأن المتعاطفين بما لا يستغنى بأحدهما عن الآخر، و تستعمل للمعادلة و تُسبق بممزة التسوية، و يعطف بما: المفردان، الجملتان الاسميتان". 4

<sup>1</sup> ينظر، عبد الهادي الفضلي، مختصر النحو، دار الشروق، جدة، السعودية، ط1،( 1980)، ص 184.

 $<sup>^{2}</sup>$  ظاهر شوكت البياتي، أدوات الإعراب، المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع، ط $^{1}$ ، ( $^{2005}$ )، ص $^{80}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبد الهادي الفضلي، المرجع نفسه ، ص184.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>عبد الهادي الفضلي، مرجع سابق، ص185.

وأم المنقطعة سميت بذلك لوقوعها بين جملتين مستقلتين، يقول ابن هشام: "أم المنقطعة التي لا يفارقها الإضراب ، ثم تارة تكون له مجردًا و تارة تتضمن مع ذلك استفهامًا طلبيًا. "1

أما "ieta" العاطفة فتدل على ما يثبت بها بعض الأشياء، و تكون في الخبر و الاستفهام يدخل عليها على ذلك الحد. و "تستعمل "أو" بعد الطلب و غرضها التخيير، وتتضمن عدة أغراض وهي: الشك، الإبحام، التفصيل، التقسيم، الإضراب". ieta

و "بل" "تستعمل عاطفة بشرط أن يكون معطوفًا مفردًا، وأن تسبق بإيجاب وأمر نحو: (قام زيد بل عمرو)، و تفيد معها سلب الحكم عما قبلها، و اثباتها لما بعدها، أو تسبق بنفي أو نهي". <sup>4</sup> كما قيل: "بل: حرف إضراب، فإن أتت بعده جملة كان للاستئناف، وأن أتى بعده مفرد كان عاطفًا. "<sup>5</sup>

إلا أن "لكن" "تستعمل عاطفة بشرط أن تسبق بنفي أو نهي، و أن لا تقترن بـ (الواو) و أن يكون معطوفًا مفردًا، نحو: (لم أمرر برجل صالح لكن طالح) و ( ولا يقم زيد لكن عمرو) و معناها: تقرير حكم ما قبلها و جعل ضده لما بعدها".

ومن مظاهر حديثهم عن التناسب (التناسق) بين الجمل المتعاطفة: و ما قُصِد من ذلك هو التناسب بين الجمل الاسمية و الفعلية من جهة و الخبر و الإنشاء من جهة أخرى، فعطف الجمل الاسمية على الفعلية و عكسها، مثلما قال ابن مالك : "و يعطف الفعل على الاسم، و الاسم على الفعل، و الماضي على المضارع، و المضارع على الماضي، إن اتحد جنس الأول و الثاني بالتأويل، و قد يُفصل بين العاطف و المعطوف إن لم يكن فعلًا بظرف أو جار و مجرور. "7

ابن هشام الأنصاري، حاشية الدسوقي على مغني اللبيب عن كتب الأعاجيب، تح: عبد السلام محمد الامين، دار الكتب العلمية ، بيروت، لبنان ، ط3، (2013) ، +1، -123

<sup>2</sup> ينظر، سيبويه، الكتاب، تح: إميل بديع يعقوب، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان ، ط2، (2009) ، ج3، ص192.

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد الهادي الفضلي، مرجع سابق، ص $^{3}$ 

المرجع نفسه ، ن ص. $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ظاهر شوكت البياتي، مرجع سابق، ص69.

مبد الهادي الفضلي، مرجع سابق ، ص $^6$ 

<sup>7</sup> ابن مالك، تسهيل الفوائد و تكميل المقاصد، تح: محمد كامل بركات، دار الكاتب العربي، القاهرة، مصر، دط، (1967)، ص178.

ومن أمثلة ذلك نجد: قوله تعالى: ﴿ سَواةٌ عَلَيْكُم أَدَعُومُهُم أَم أَنتُم صامِتونَ ﴾ [ سورة الأعراف:193]، "ولم يقل: أم صمتم و على هذا أكثر كلام العرب، أن يقولوا: سواء علي أقمت أم قعدت و يجوز سواء على أقمت أم أنت قاعد". 1

و قيل: "حكم الجملة الابتدائية مع الفعلية نحو: قام زيد و عمر و قائم. و زيد قائم و قعد عمرو. و كل ذلك جائر و المناسبة في الجمل هو الكثير، و ربما يكون ظاهر الكلام عطف المفردات و هو عطف الجمل، و منه العطف على عاملين." مثل قوله تعالى: ﴿وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ آيَاتٌ لِّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ [سورة الجاثية: 05]، تقديره: و إن في تصريف الرياح آيات، و منه في عطف النعوت إذا اختلف إعرابها."<sup>2</sup>

أما الثاني في الجملة الخبرية على الإنشائية أو العكس: فيجوز أن يكون قبلها جملة اسمية و بعدها فعلية، نحو زيد قائم فضرب غلامه و بالعكس نحو: قام زيد فأبوه منطلق، و أن تكون قبلها جملة خبرية و بعدها طلبية نحو قولك: قام زيد فاضرب عبده و بالعكس نحو اضرب زيدا فيقوم غلامه، أي بمعنى أنه يجوز عطف الجملة الإنشائية على الخبرية و العكس.

و قد وُجِدَ هناك اختلاف بين النحويين فمنهم من أجاز عطف الجملة الخبرية على الإنشائية أو العكس مثل المالقي، و منهم من لا يجز ذلك مثل: ابن هشام حيث قال:"... و للسببية المحضة كفاء الجواب عند أبي اسحاق،...مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكُ الْكُوْثَرَ \* فَصَلِّ لِرَبِّكَ ﴾ المحضة كفاء الجواب عند أبي اسحاق،...مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكُ الْكُوْثَرَ \* فَصَلِّ لِرَبِّكَ ﴾ المحضة المحورة الكوثر: 1 -2] و نحو :"أتيني فإن أكرمك" إذ لا يعطف الإنشاء على الخبر ولا العكس، و لا يحسن اسقاطها ليسهل و عون زيادتها". 4

ومعنى حديثه: أنه ممن يقول بمعنى عطف الإنشاء على الخبر و عكسه و أما من جوزه فلا يجب عنده السببية، بل يجوز أن تكون عاطفة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الفراء، معاني القرآن، عالم الكتب، بيروت، لبنان، ج1، ط3، (1983)، ص 401.

<sup>2</sup> المالقي، رصف المباني في شروح الحروف المعاني، تح: أحمد محمد الخراط، دار القلم، دمشق، سوريا، ط3، (2002)، ص

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص435

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه ، ص 441.

و من جوانب الإهتمام بهذا الباب أيضا حديثهم عن الجملة المفسرة التي تكون مفصولة عن الجملة التي تسبقها و هي الكاشفة حقيقة ما تليه  $^1$ ؛ أي بمعنى أن غرضها هو الكشف و هي نوعان:

الأولى: المحتوية على حروف التفسير و التي هي: "أن" و "أي" وفيما يخص (أن): تكون مفسرة منزلة "أي" و لها شروط لنفى غرض التفسير:

1- أن تسبق بجملة أي بمعنى أن تكون بين جملتين الأولى تامة و الثانية مفسرة لها فلذلك غلط من جعل منها: ﴿وَآخِرُ دَعُواهُم أَنِ الْحَمدُ لِلَّهِ رَبِّ العالَمينَ ﴾ [سورة يونس:10]

2- أن تتأخر عنها جمله، فلا يجوز نحو: "ذكرت عسجدا أن ذهبا بل يجب الإتيان بأي أو ترك حرف التفسير أي بمعنى أن يقال عسجد أي: ذهبا."

3- أن يكون في الجملة السابقة معني القول ،ومنه قوله تعالى : ﴿ وَانطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ امْشُوا ﴾ [ سورة ص: 06 ] ، إذ ليس المراد الانطلاق بل انطلاق السنتهم بهذا الكلام كما أنه ليس المراد بالمشى المتعارف بل الاستمرار على الشيء .

4 أن لا يكون في الجملة السابقة أحرف القول فلا يقال: " قلت له أي أفعل" .

 $^{2}$ ان لا يدخل عليها جار، فلو قلت "كتبت إليه بأن افعل"كانت مصدرية  $^{2}$ .

و منه حرف " أي " أن تكون عبارةً و تفسيراً ،وهي التي تقع موضعها " أنْ "  $^{8}$  و هي أهم من "أن " المفسرة لأنها تدخل على الجملة المفرد و تقع بعد القول و غيره ، و ذهب قوم إلى أن أي "التفسيرية اسم فعل ، معناه "عوا" أو " فهموا"، وبالتالي فهي تكون حرف تفسير إلا أن بعضهم ( مذهب الكوفيين) اعتبرها حرف نداء ، و ذلك إذا وقع بين مشتركين في الإعراب ، نحو هذا الغضنفر أي الأسد  $^{4}$  ، أي بمعنى أنه يكون ما قبلها جملة و تامة و ما بعدها جملة أخرى تامة و علية تكون الثانية هي الأولى في المعنى.

<sup>.456</sup> ينظر، ابن هشام، مصدر سابق، ج1، ص456.

المصدر نفسه ، ج1، ص86-91.

<sup>3</sup> المالقي ، مرجع سابق ، ص 214.

<sup>4</sup> ينظر ، الحسن المرادي ، الجني الداني في حروف المعاني، تح: فخر الدين قباوة، محمد نديم فاضل، دار الكتب العلمية، بيروت ، لبنان ، ط 1 ،(1992)، ص 233 .

وأما الثانية المجردة من حرف التفسير: نحو قوله تعالى : ﴿ هَلْ أَذُلُكُمْ عَلَى بِحَارَةٍ تُنجِيكُم مِّنْ عَذَابِ أَلِيمٍ اللّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [سورة الصف:10-11]؛ قيل: أن تؤمنوا (تؤمنون) ترجمة للتجارة وتفسيرها ،وإذا فسرت الاسم الماضي بفعل جاز فيه، ومثال ذلك: "هل لك في خير تقوم بنا إلى المسجد فنصلي"، وإن قيل: أن تقوم إلى المسجد كان صوابا، وبالتالي فحملة (تقوم بنا إلى المسجد )جاءت مفسرة ومترجمة للجملة التي قبلها. أوعليه فالجملة التفسيرية تأتي مفصولة عما قبلها وهي لا محل لها من الإعراب.

وكذلك من مظاهر اهتمامهم الجملة الاستئنافية ،فمن المعلوم أن الجملة المستأنفة تأتي مسبوقة بأداة كالواو، الفاء،...إلخ، أو توجد جملة مستأنفة مجردة من الأداة، أي بمعنى تكون مفصولة عما قبلها، وقد ميز النحاة أيضًا بين جملة يكون فيها الاستئناف بالأدوات، والثاني بغير أدوات ومن أمثلة الاستئناف بالأدوات و المتمثلة في (الواو، أو، بل، حتى، ثم، لكن، الفاء).

الواو: وتكون حرف ابتداء أي ابتداء الكلام أو الاستئناف أن يكون ما بعدها من الجمل غير مرتبط بما قبلها في المعنى، ومن حيث أنها عاطفة المفردات أو الجمل، وسواء كان ذلك جملة اسمية أو فعلية.<sup>2</sup>

وبالتالي فالواو تكون في الكلام حرف استئناف، وقد تأتي بعدها الجملة الاسمية والجملة الفعلية.

أو: اعلم أن معنى ما انتصب بعد "أو" على "إلا أن"، وفي حالة إذا رفعت كان جائزا علة وجهين: على أن تشرك بين الأول والآخر، وعلة أن يكون مبتدأ مقطوعا من الأول، يعني أو نحن ممن يموت. ومثال ذلك: قول ذو الرمة

#### حَرَاجِيجُ لا تنفكُ إلا مناحةً على الخسفِ أو نرمِي بما بلدًا قَفْراً

فإن شئت كان على لا تنفك نرمي بها، أو على الابتداء ،وبالتالي (نرمي) حيث رفعه على القطع ويجوز حمله على خبر لا تنفك، والتقدير لا تنفك تستقر على الخسف أو نرمي بها القفر. 3

<sup>1</sup> ينظر، الفراء، مصدر سابق، ج3،ص154.

<sup>2</sup> ينظر ،المالقي ،مصدر سابق ،ص479.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر، سيبويه ،مصدر سابق، ج $^{3}$ ، $^{5}$ 0 ينظر،

بل: حرف إضراب، وله حالان: إما أن يقع بعده جملة أو أن يقع بعده مفرد، فإذا وقع بعده جملة كان اضرابًا عما قبله، إما على جهة الأبطال ،نحو قوله تعالى: ﴿أَمْ يَقُولُونَ بِهِ جِنَّةٌ بَلْ جَاءَهُم كَانَ اضرابًا عما قبله، إما على جهة الأبطال ،نحو قوله تعالى: بالحقي [سورة المؤمنون:70]،وإما على جهة الترك للانتقال من غير إبطال، نحو قوله تعالى:

﴿ لَدَيْنَا كِتَابٌ يَعَطِقُ بِالحُقِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ \*بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي غَمْرَةٍ ﴾ [سورة المؤمنون: 62-63] وإذا وقع بعد "بل" مفرد فهي حرف عطف ومعناها الإضراب ولكن حالها فيه مختلف: فإن كانت بعد نفي مثل: ما قام زيد بل عمرو، بحيث نفي القيام لزيد وأثبته لعمرو ،وإن كانت بعد نحي، مثل: لا تضرب زيدًا بل عمرو فهي لتقرير حكم الأول، وجعل ضده لما بعدها فقرر النهي عن ضرب زيدًا بلأمر بضرب عمرو. أو قد اختلف النحويون فيها كونها عاطفة و حرف ابتداء.

ثم: قال المالقي: "إما أن تكون حرف ابتداء على الاصطلاح، أي يكون بعدها المبتدأ و الخبر مثل، أن تقول: "أقول لك اضرب زيدًا ثم أنت تترك الضرب". وإما ابتداء كلام، مثل قوله تعالى: ﴿فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْحَالِقِينَ، ثُمّ إِنّكُم بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ ﴾ [سورة المؤمنون:14–15]، وقد يرجع هذا العطف إلى عطف الجمل، وإذا كانت الجملتان في كلام واحدٍ، وذلك بحسب إرادة المتكلم، هو الأظهر في الجمل الانفصال في المراد إلا حيث يدل الدليل على أن مقصود الكلام واحد." عنى: وهي حرف ابتداء يُستأنف بعدها الكلام، فيقع بعدها المبتدأ والخبر، وقد تليها جملة اسمية مثل قول جرير:

#### فمازالتْ القتلَى تمجُّ دماءَها بِدِجْلةَ حتى ماءُ دجلةَ أشكَلُ

وقد تليها جملة فعلية ،مصدرة بمضارع مرفوع، نحو قوله تعالى: ﴿ وَزُلْزِلُوا حَتَّىٰ يَقُولَ الرَّسُولُ وَقَالُوا﴾ وقالُوا﴾ [سورة البقرة:214]، أو بماضٍ، نحو قوله تعالى: ﴿حَتَّى عَفُوا وَقَالُوا﴾ [سورة الأعراف:95]، الجملة بعدها لا محل لها من الإعراب.<sup>3</sup>

<sup>1</sup> ينظر، المرادي، مصدر سابق،ص.235.

 $<sup>^{2}</sup>$  المالقي، مصدر سابق، $^{2}$  المالقي، مصدر

 $<sup>^{3}</sup>$  المرادي، مصدر سابق ، $^{3}$ 

لكن: "يجوز العطف على موضع لكن بالرفع، كما جاز في أن تقول: لكن زيدًا قائمٌ وعمرو فهي لا تغير معنى الابتداء، فهي وسيلة أن في ذلك ،...،أن فيها معنى الاستدراك والاستدراك لا يزيل معنى الابتداء و الاستئناف، فجاز أن يعطف على موضعها". 1

وذكر المالقي أنها حرف ابتداء إذا كان بعدها المبتدأ، نحو قولك: "جاء زيدٌ لكن عبد الله منطلق"<sup>2</sup>، ومعناها في جميع ذلك الاستدراك، ويكون معناها الإضراب إذا كان حرف ابتداء كقوله تعالى: ﴿لَكِنِ اللَّهُ يَشْهَدُ عِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ ﴾ [سورة النساء:166].

"الفاء": "كانت حرف ابتداء، ويكون الاستئناف بعدها من غير بجملتين، وذلك إما يأتي بعدها المبتدأ وخبره، مثل: قام زيد فهل قمت ،وقام زيد فعمرو منطلق، وقول الشاعر:

#### ألم تسأل الربع القواءَ فينطق وهل تُخْبِرِنْكَ اليومَ بيداءُ سملقُ

أي فهو ينطق وليست الفاء جوابًا، ولو كانت جوابًا لنصبت (ينطِقُ)". 3

كما أنه قد يكون استئناف بدون أدوات: ونجدها في الجملة المنقطعة عما قبلها والتي يتم معناها، فتسمى الجملة الاستئنافية . <sup>4</sup> ومثال ذلك: قوله تعالى: ﴿وَ لا يَحْرُنكَ قَولُمُم إِن العِرَّةَ لِلَّهِ معناها، فتسمى الجملة الاستئنافية . <sup>4</sup> ومثال ذلك: "المعنى الاستئناف ولم يقولوا هم ذاك فيكون صورة يونس: 65]، ففسرها الفراء بما يلي: "المعنى الاستئناف ولم يقولوا هم ذاك فيكون حكاية". <sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن يعيش، مصدر سابق ، ج8، ص67. – 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المالقي، مصدر سابق ،ص347.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه ، ص  $^{442}$ .

 $<sup>^{4}</sup>$  ينظر، ابن هشام، مصدر سابق، ج $^{2}$ ، $^{0}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الفراء، مصدر سابق، ص471.

ومن مظاهر الاهتمام كذلك نجد الجملة الحالية: "إن الجملة قد تقع في موضع الحال ولا تخلو أن تكون اسمية أو فعلية"، "وموضعها نصب" محسب ابن هشام، مثل، قوله تعالى: ﴿وَلَا تُمُّنُن السَّمَالُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

ويرى القزويني أن الجملة الاسمية تجيء تارة بالواو وتارة بغير الواو، وهذه الواو وإن كانت تسمى واو الحال فأصلها عطف فقال: أصل الحال المتنقلة أن تكون بغير واو لوجوه:

- أن إعرابها ليس بِتبَع، وما ليس إعرابه يتبع لا يدخله الواو.
- أن الحال في المعنى حكم على ذي الحال، كالخبر بالنسبة للمبتدأ.
- أنها وصف لذي الحال فلا يدخلها الواو كالنعت، فقد ثبت عنها أصلها أن تكون بغير واو إلا أنه خولف الأصل فيها إذا كانت جملة لأنها مستقلة بالإفادة وتحتاج إلى ما يربطها بما جعلت حالا عنه. 4

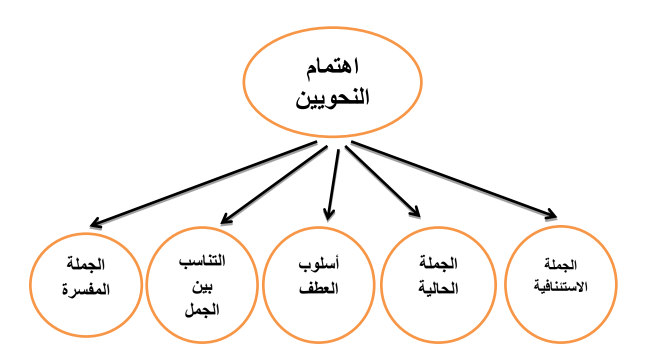
 $<sup>^{1}</sup>$  ابن یعیش، المرجع نفسه، ج $^{2}$ ، المرجع نفسه،

ابن هشام، المصدر نفسه ، ج2، م460.

<sup>3</sup> ابن مالك، مصدر سابق، ص115.

 $<sup>^{4}</sup>$  ينظر، الخطيب القزويني ، مصدر سابق ،ص  $^{130}$ 

وبالتالي فقد انصب اهتمام النحويين بباب الوصل والفصل على الجملة الاستئنافية ، الجملة الحالية ،الجملة المفسرة، وأسلوب العطف، وكذلك التناسب بين الجمل؛ وهذا ما يوضحه المخطط التالي:



المخطط رقم 02

#### الفرع الثاني: اهتمام البلاغيين بباب الوصل والفصل

كما ذُكر سابقا نجد أن من بين البلاغيين المهتمين بباب الوصل و الفصل، الجاحظ و أبي هلال العسكري، والباقلاني ، فالجاحظ يشير إلى أهمية الوصل والفصل و أثره في المعنى من خلال الأمثلة فقيل: "البلاغة معرفة الفصل والوصل".

ويروي الجاحظ "حين سأل أبو بكر الصديق رجلا "هل تبيع هذا الثوب؟ قال: لا عافاك الله فقال: أبو بكر لقد علمتم لو كنتم تعلمون، قل: "لا وعافاك الله"؛ يعني أن الواو هنا تفصل بين جملتين الأولى منفية وهي جواب عن سؤال والثانية دعائية فيها أدب التعبير وسمو الذوق والخلق ولو حذفت لأوهمت العبارة تحول المعنى من الدعاء إلى الدعاء عليه".

وبالتالي: فالجملة الأولى خبرية والجملة الثانية إنشائية غرضها الدعاء، و هذا ما أوجب الفصل إلا أنه يمكن الوصل، بمعنى أن الهدف الأساسى هو القصد.

أما صاحب الصناعتين فقد عقد فصلاً كاملاً في ذكر المقاطع والقول في الوصل و الفصل، و نقل أقوالا للسلف تعظم أمر الوصل والفصل، حيث يقول: قال المأمون: "ما أتفحص من رجل شيئا كتفحصي عن الوصل والوصل في كتابه،...، فإن لكل شيء جمالا، و حلية الكتاب جمال إيقاع الفصل والوصل موقعه فإنه أشد وأعيب."

و كان يزيد بن معاوية يقول: "إياكم أن تجعلوا الفصل وصلا، فإنه اشد وأعيب من اللحن." و كان صالح بن عبد الرحمان التميمي الكاتب يفصل بين الإنّاتِ كلها و بين تبعتها من الكتاب و قعت.

وكان أكثم بن صيفي إذا كاتب ملوك الجاهلية يقول لكتّابه: "افصلوا بين كل معنى منقضٍ، وصلوا إذا كان الكلام معجونًا بعضه ببعض." <sup>3</sup>

أما السّكَاكي فرأيه في هذا لا يختلف عن رأي الجرجاني، وإن كان يحاول التخفيف من تمويل الجرجاني حين ذهب إلى أن من قصر البلاغة على معرفة الفصل و الوصل "إنما حاول بذلك التنبيه

 $^{2}$  صباح عبيد دراز، أسرار الفصل و الوصل في البلاغة القرآنية، مطبعة الأمانة، مصر، ط $^{1}$  ،  $^{2}$ 

<sup>1</sup> الجاحظ، البيان و التبيين، تح عبد السلام محمد هارون، دار الجيل، بيروت، لبنان، ج1، (1990)، ص88.

 $<sup>^{3}</sup>$  أبو هلال العسكري، مصدر سابق، ص  $^{428}$ 

على مزيد غموض هذا الفن، وأن أحدًا لا يتجاوز هذه العقبة من البلاغة إلا إذا كان خلف سائر عقباتها خلفه."<sup>1</sup>

لقد ركّز البلاغيون في الوصل والفصل على الجمل ولم يهتموا بالعطف في المفردات وحاولوا تبيان مواضع الفصل والوصل بين الجمل و تحديد مواقعها، فالعطف بين الجمل ضربان:

أولا: الجملة ذات المحل الإعرابي: إن الجملة المعطوف عليها إذا كان لها محل من الإعراب تسهل أمر العطف، حكمها يصبح حينئذ كحكم المفرد، إذ لا يكون للجملة موضع من الإعراب حتى تكون واقعة موقع المفرد، و إذا كانت الجملة واقعة المفرد ، كان عطف الثانية عليها جاريا مجرى عطف المفرد و كان وجه إلى الواو ظاهرا والإشراك بما في الحكم موجودًا". 2

و هذا النوع يقرب تعاطيه سواء أعطفنا بالواو أم بغيرها من حروف العطف، فلا يظهر فيه إشكال أبدًا، و فائدة الواو هي الجمع بين الجمل إذ تجمع بين جملتين أو أكثر لهما نفس المحل من الإعراب فتشركهما في حكم واحد و تكون المناسبة ظاهرة بينهما.

ثانيا: الجملة التي لا محل لها من الإعراب: أي إنه لا يكون للجملة الأولى المعطوفة محل من الإعراب، و مثال ذلك: زيد قائم و عمرو قاعد، و العلم حسن و الجهل قبيح.

و بالتالي : فإن الواو اشركت الثانية في الإعراب بحيث إن الجملة الأولى جملة تفسيرية ليس لها من الإعراب. وأكثر مباحث الوصل والفصل تتعلق بالنوع الثاني لأن النوع الأول كما يقول الجرجاني: "حكمه حكم المفرد، لذلك يكون في العطف إذا أردت التشريك فيكون هذا العطف من باب عطف المفرد على المفرد."<sup>3</sup>

وكذلك من مظاهر اهتمامهم الحديث عن معاني حروف العطف التي تناولها الجرجاني أثناء حديثه عن معاني النحو أنه ينبغي أن نعرف مواقع حروف العطف و التمييز بين مواضعها و ذلك لمراعاة حسن النظم. كما تناولها ابن كثير، والزمخشري بكثرة في تفاسيرهم، فنجد مثلا الزمخشري: في قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ كَانَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَ تَوَاصَوْا بِالصَّرْ وَ تَوَاصَوْا بِالصَّرْ وَ تَوَاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ ﴾

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> السَّكَّاكي ، مفتاح العلوم، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، (1983)، ص 251.

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 239.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ن ص.

[سورة البلد:17] ، "جاء به (ثم) لتراخي الإيمان و تباعده في الرتبة والفضيلة عن العتق و الصدقة لا في الوقت لأن الإيمان هو السابق المقدم على غيره و لا يثبت عمل صالح به". 1

و في قوله تعالى : ﴿ وَ لَا تُطِعْ مِنْهُمْ آثِمًا أَوْ كَفُورًا ﴾ [سورة الإنسان:24]. "أي لا تطع منهم راكبا لِمَا هو إثم داعيا لك إليه أو فاعلا لما هو كفر داعيا لك إليه لأنهم إما أن يدعوه إلى مساعدتهم على فعل هو اثم أو كفر أو غير إثم و لا كفر ". 2

وهناك أمثلة كثيرة لذلك، بحيث نظر البلاغيون إلى حروف العطف، و ذلك من خلال معالجة مضامينها حسب مواقعها في النصوص.

و قد حدد البلاغيون ما يلي:

أولا القطع(العارض): قال الجرجاني: "و مما هو أصل في هذا الباب أنك ترى الجملة وحالها مع التي قبلها حال ما يعطف ويقرن إلى ما قبله ،ثم تراها قد وجب فيها ترك العطف لأمر عرض فيها، صارت به أجنبية مما قبلها. "3، و القطع نوعان 4:

أ- قطع احتياطي: حيث يكون مع الكلام السابق ما يصح العطف عليه ،أي بمعنى حكم أن تقطع الجملة الثانية من الجملة الأولى، وذلك احتياطًا حتى يتضح المعنى ويبعد الالتباس والتوهم، مثل قول الشاعر:

#### و تظنُّ سلمَى أنِّني أبغي بما بدلاً، أراهَا في الضَّلالِ تهيمُ

لم يعطف (أراها) على (تظن) لئلا يوهم أنه عطف على (أبغى)، أي بمعنى أن الشاعر فصل قوله (أراها) عما قبله حتى لا يتوهم السامع أن العطف جار على (أبغي) دون (تظن).

ب- قطع وجوبي: حيث المانع من العطف موجود؛ أي بمعنى أن للجملة الأولى حكماً ولم يقصد اعطاؤه للجملة الثانية، مثل قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّكُمْ إِنَّا

<sup>1</sup> الزمخشري ، تفسير الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ،دار المعرفة، بيروت،لبنان،ط3

<sup>،(2009)،</sup>ص 1204

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص 1167.

 $<sup>^{24}</sup>$ عبد القاهر الجرجايي ، مصدر سابق ، ص $^{245}$ 

<sup>4</sup> ينظر، ابن مالك ، المصباح في المعاني و البيان و البديع، تح: حسن عبد الجليل يوسف، المطبعة النموذجية، ط 1، (1989) ، ص 58.

نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ ﴾ [ سورة البقرة:15]، قطع (الله يستهزئ بحم) لا متناع عطفه على (إنا معكم) لأنه ليس من قولهم و على (خلوا، قالوا) لعدم اختصاصه بالظرف المقدم، فإن استهزاء الله بحم متصل في شأنهم، خلوا إلى شياطينهم أو لم يخلوا ، قالوا تلك المقالة أولم يقولوها أ، فالمقصد هنا (إنا معكم) جملة اسمية لها محل من الإعراب و هو نصب مفعول به لا (قالوا) أما جملة (الله يستهزئ بحم) فهي ليست كذلك .وعليه فإذا عطفنا هذه الجملة فإنحا تفسد المعنى و ذلك لاختلاف الحكم بحما.

ثانيا الاستئناف: "فهو أن يكون الكلام السابق بفحواه كالمورد للسؤال، فتنزل ذلك منزلة الواقع و يطلب بهذا الثاني وقوعه جوابًا له، فيقطع عن الكلام السابق لذلك". 2

كما أنه أن يكون الكلام بفحواه كالمورد للسؤال، فينزل ذلك الواقع فيستأنف الكلام الثاني جوابًا لذلك السؤال ، فيقطع و ينزل السؤال منزلة الواقع قلما يصار إليه لتثبيته السامع على موقعه أو لإغنائه أن يسأل أو: لئلا يسمع منه شيء أو لنحو ذلك .و مثال ذلك:

#### زعمَ العواذلُ أنَّنِي في غَمرةٍ صدقُوا، و لكنْ غَمرتي لا تَنجلِي

بحيث لم يعطف (صدقوا) على (زعم العواذل) لأنه حين أبدى الشكاية بقوله (زعم العواذل أنني في غمرة) كان ذلك ثما يحرك السامع عادة ليسأل هل صدقوا في ذلك أم كذبوا فصار هذا السؤال مقتضى الحال فبنى عليه ثأر كالعطف على ما هي عليه إيراد الجواب عقيب السؤال. 3 على حسب ما يراه الجرجاني هو أن تكون الجملة الثانية بمثابة جواب لسؤال تضمنته الجملة الثانية.

وعليه فإن العلاقة بين الوصل و الفصل هي علاقة مقصديه، والتي تعني فهم المعنى و المقصد منه. كما أوضحه بن مالك فيما يلي:

أ- المقتضى للإبدال: "أن يكون الكلام السابق غير وافٍّ بتمام المراد و المقام مقام اعتناء بشأنه لكونه مطلوبًا في نفسه أو فظيعا أو غريبا أو عجيبا أو لطيفا أو نحو ذلك، فيعيده

 $<sup>^{1}</sup>$ ىنظر، ابن مالك ،مصدر سابق، ص $^{59}$ 

السَّكَّاكي ، مصدر سابق ، ص  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر، ابن مالك: مصدر سابق، ص 59.

المتكلم بنظم أُوفي منه على نية الاستئناف والقصد إلى المراد لتظهر من الجموع زيادة الاعتناء بالشأن، مثاله قول الشاعر:

#### أقولُ لهُ: ارحلُ لا تقيمَنَّ عندنًا و إلاَّ فكنْ في السرِّ و الجهرِ مسلمًا

أبدل (لا تقيمن عندنا) من (ارحل) لأنه أوفى بتأدية إظهار الكراهية لإقامته من قوله ارحل لدلالة لا تقيمن عندنا على طلب تركها بالمطابقة مع التأكيد و دلالة ارحل عليه بالالتزام من غير توكيد". أي بمعنى أن الجملة الثانية تكون بدلا من الجملة التي قبلها.

ب-المقتضى للإيضاح: "فأن يكون بالكلام السابق نوع خفاء والمقام مقام إزالة له، كقوله تعالى: وروم المقتضى للإيضاح: "فأن يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْم الْآخِرِ و مَا هُم بِمُؤْمِنِينَ، يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ [سورة البقرة:8-9] لم يعطف يخادعون على يقول لكونه مبينا لأنهم كانوا يوهمون بألسنتهم أنهم آمنوا وما كانوا مؤمنين قد كانوا في حكم المخادعين"؛ أي بمعنى أن الجملة الأولى قد تكون من شيء من الخفاء إلا أن الجملة الثانية تأتي لتزيله.

ج- المقتضى للتأكيد: "أن لا يظن السامع بالكلام السابق بحوزًا أو غلطًا أو نسيانًا ، فتعقبه بما يرفع توهم ذلك ، كما في قوله تعالى: ﴿ الْم ، لَٰكِتَابُ لاَرَبْب فِيهِ هُدًى للّمُتّقِينَ ﴾ [سورة البقرة:1-2] فإنه لما بولغ في وصف الكتاب العزيز ببلوغه الدرجة العليا في الكمال فجعل المبتدأ لفظة ذلك وعرف الخبر باللام كان عند السامع قبل أن يتأمل مظة ما يرمي به على سبيل الجزاف من غير اتقان، فأتبعه "لا ريب فيه" مسوقًا لوصف التنزيل بكونه هاديا، أتبعه "هدى للمتقين" تقريرا له". فيمني أن الجملة الثانية تأكيدا و تثبيتا للجملة الأولى فالجرجاني يرى "أن قوله "لا ريب فيه " بيان و توكيد و تحقيق لقوله ذلك الكتاب و زيادة تثبيت له و يميز له أن تقول "هو ذلك الكتاب" فتعيد مرة ثانية لتثبته ". 4

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن مالك، مصدر سابق، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه ، ص62.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ن ص.

<sup>4</sup> عبد القاهر الجرجاني ، مصدر سابق، ص 242.

ومنه يمكن القول أن ظاهرة الفصل والوصل نمت وترعرعت على أيدي البلاغيين فأصبحت ركنا مهما. و قد كان للوصل والفصل دراسات قبل ومع عبد القاهر الجرجاني كما أنهما دُرسًا بعده إلا أن نظرية النظم هي أساسه عبر الزمن.

فمن خلال هذا المبحث بلاغة الوصل والفصل يمكن القول أن الوصل هو عطف جملة على أخرى بحرف الواو، والفصل هو ترك العطف بين الجملتين:

وللوصل والفصل أهمية بالغة بالنسبة للبلاغة، حتى قيل البلاغة هي معرفة الوصل من الفصل وقد مثلنا لها بأمثلة من القرآن والشعر.

إن أهم ما جاء به باب الوصل والفصل هو ما حوته نظرية النظم (فكرة الفروق والوجوه) وهي نظرية قديمة في التراث العربي .

وقد كان لكل من الوصل والفصل مواضع وهي مختلفة تماما، وقد كان للجرجاني آراء عكف عليها كثير من الدارسين قديما وحديثا، فكان مُنطلقًا لكثير من الدراسات والأبحاث النحوية والبلاغية على السواء، نظرا لما تمتع به مقدرة فائقة في تحليل المسائل النحوية ،ومناقشتها بالحجج والبراهين والدلائل ،وترتيبه للأفكار والاستدلال بما ،و قد أظهر البحث مدى قدرته في مزج علمي بين البلاغة والنحو كأنهما علم واحد لا غنى لأحدهما عن الآخر، إذ إنه يولي المعنى اهتمامه الأول ويعطيه الأهمية الأكبر في الجملة دون إغفال تام لقواعد النحو ،وأن النحو ليس بمعزل عن الواقع.

# المرحث الثاني

بابد الوصل والفصل

خير كتاب حلائل الاعجاد

## المبحث الثاني: باب الوصل و الفصل في كتاب دلائل الإعجاز المطلب الأول: الأحكام النحوية عند عبد القاهر الجرجاني:

انطلق الجرجاني من مجموعة القواعد والقيود النحوية التي بلورها النحاة من أجل ضبط العطف كامتناع ذكر الواو بين الوصف و الموصوف بين التأكيد و المؤكد أو امتناع عطف جملة على أخرى لا محل لها من الإعراب و تمييزهم بين عطف المفرد على المفرد و من عطف الجملة على الجملة و استثماره لهذه المعطيات قصد مقاربة الفصل و الوصل بلاغيا، و يمكن توضيح هذه الأحكام فيما يلى:

#### أولاً العطف في الجمل وعدمه: قال الجرجاني: "الجمل على ثلاثة أضرب:

- 1- جملة حالها مع التي قبلها، حال الصفة مع الموصوف، و التأكيد مع المؤكد فلا يكون فيها العطف البتة، لشبه العطف فيما لو عطفت بعطف الشيء على نفسه.
- 2- جملة حالها مع التي قبلها حال الاسم يكون غير الذي قبله الا أنه يشاركه في حكم و يدخل معه في معنى، مثل أن يكون كلا الاسمين فاعلاً أو مفعولاً أو الواقعة مضافاً إليه فيكون حقها العطف.
- 3- جملة ليست في شيء من الحالتين بل سبيلها مع التي قبلها سبيل الاسم مع الاسم لا يكون منه شيء فلا يكون إياه و لا مشاركا له في معنى، و حق هذا ترك العطف". 2

## ثانيا: حكم الجمل من حيث المحل الإعرابي 3:

الجمل التي لها محل من الإعراب: هي التي يحل محلها المفرد و تكون كالتالي الواقعة حبراً. الواقعة حالا، الواقعة مفعولا. الواقعة مضاف اليه ، الواقعة بعد الفاء أو إذا جوابا الشرط جازم، التابعة لمفرد، الواقعة بعد الفاء و إذا جوابا لشرط جازم، التابعة المفرد، التابعة لمفرد، التابعة لجمل لها محل. أما الجمل التي ليس محل من الإعراب و هي سبعة:

<sup>1</sup> ينظر، محمد خطابي، مرجع سابق، ص100.

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 254.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر، ابن هشام، مصدر سابق، ج $^{2}$ ، ص $^{3}$ 

الجملة الابتدائية، الجملة المعترضة، الجملة التفسيرية، الجملة المجاب بها القسم، الجملة الواقعة حوابا الشرط غير حازم أو حازم و لم تقترن بالفاء و لاب: إذا الفحائية ، الجملة الواقعة صلة لشرط، الجملة التابعة لما لا محل لها من الإعراب.

يميز الجرجاني أن العطف يقع على اثنين فقال : "إن الجمل المعطوف بعضها على بعض على ضربين :

أ- أن يكون المعطوف عليها موضع الإعراب ، وإذا كانت كذلك كان حكمها حكم المفرد إذا لا يكون للجملة موضع من الإعراب حتى تكون واقعة موقع المفرد، وإذا كانت الجملة الأولى واقعة موقع المفرد كان عطف الثانية عليها جاريا مجرى عطف المفرد، وكان وجه الحاجة إلى الواو ظاهرا و الاشتراك بها في الحكم موجودا" أ، مثل القول :مررت برجل خلقه حسن وخُلقه قبيح وبالتالي كلتا الجملتين صفة للنكرة و قد انتقل الحكم الإعرابي إلى جملة الثانية بواسطة الواو. ب- "أن تعطف على الجملة العارية الموضع من الإعراب مملة أخرى؛ أي بمعنى عطف جملة على جملة أخرى لا محل لها من الإعراب مثال ذلك : ويد قائم و عمرو قائم. العلم حسن و الجهل قبيح ، فالجملة ابتدائية (زيد قائم) لا محل لها من الإعراب و (عمرو قائم) مملة معطوفة على ما قبلها فهى لا محل لها من الإعراب .

ويقول الجرجاني عن ذلك:" لا سبيل لنا أن ندّعي أن الواو أشركت الثانية في الإعراب وقد وجب للأولى بوجه من الوجوه..."

ثالثا إشكال الواو: يقول الجرجاني: "وأعلم أنه إنما يعرض الإشكال في الواو دون غيرها من حروف العطف و ذلك لأن تلك تفيد مع الاشتراك معاني: مثل أن ( الفاء) توجب الترتيب من غير تراخ ، ( ثم ) توجبه مع تراخ و (أو) تردد الفعل بين شيئين و تجعله لاحدها لا يعنيه ، فإذا عطف بواحد منها الجملة على الجملة ظهرت الفائدة فإذا قلت : أعطاني فشكرته ظهرت بر ( الفاء ) أن الشكر كان معقبا على العطاء و مسببا عنه، و إذا قلت : خرجت ثم خرج زيد .أفادت ثم أن خروجه كان بعد خروجك و أن مهلة وقعت بينها، و إذا قلت (يعطيك أو يكسوك ) دلّت (أو)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجابي، مصدر سابق، ص239.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$ 

على أنه بفعل واحد منها لا بعينه، وليس للواو سوى معنى الاشتراك في الحكم الذي يقتضيه الإعراب الذي أتبعْتَ فيه الثاني الأول ،فإذا قلت (جاءني زيد وعمرو) لم تفد بالواو شيئا أكثر من اشتراك عمرو في الجيء الذي أثبته لزيد و الجمع بينهما و لا يتصور اشتراك بين شيئين ،حتى يكون هناك معنى يقع ذلك الاشتراك فيه، و إذا كان ذلك كذلك ، و لم يكن معنا في قولنا : زيد قائم وعمرو قاعد.

معنى تزعم أن الواو أشركت بين هاتين الجملتين فيه ثبت إشكال المسألة "1، ثم إن الذي يوجبه النظر و التأمل أن يقال ذلك : إنا و إن كنا إذا قلنا : زيد قائم و عمرو قاعد فإننا لا نرى ههنا حكمنا نزعم أن الواو أن الواو جاءت للجمع بين الجملتين فيه، فإننا نرى أمرا نحصل معه على معنى الجمع .

و كذلك نجد أن للواو دورا، بحيث إذا قلنا: هو يقول ويفعل، ويضر وينفع، ويسئ ويحسن ... إلخ ، ازداد معنى الجمع في الواو قوة و ظهورًا ، وكان الأمر حينئذ صريحا <sup>2</sup>؛ ما يفهم أن هناك إشكالات في حرف الواو لأنه تقريبا شامل يؤدي جميع وظائف الحروف الأخرى، كما أن له معنى قوياً وشديداً في الجمع.

رابعا وجود الجامع: قال الجرجاني: "اعلم أنه كما يجب أن يكون المحدث عنه في إحدى الجملتين بسبب من المحدث عنه في الأحرى ، كذلك ينبغي أن تكون الخبر عن الثاني مما يجرى مجرى الشبيه و النظير أو النقيض للخبر"<sup>3</sup> أي بمعنى أن هذا المبدأ متصل فأعطاه الجرجاني اسم الإخبار عن الأول وعن الثاني والقيد المجوز هو أن يكون الخبران شبيهين أو نقيضين أو نظرتين ، مثل: (زيد طويل القامة )و (عمرو شاعر)، فالواجب هو القول ( زيد الكاتب) و (عمرو شاعر ) و (زيد طويل القامة)، فقال الجرجاني: "و جملة الأمر أنها لا تجيئ حتى تكون في هذه الجملة لفقا لمعني في الاخرى و مضاما له". 4 و بالتالي فالعطف الأول شاذ وفق المبدأ والقيد لأن الخبرين ينتميان إلى

<sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 240.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر، المصدر نفسه، ص 241.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ن ص.

 $<sup>^{4}</sup>$  المصدر نفسه، ن ص.

حقلين دلاليين مختلفين ولا شيء يبرر العطف بين كون زيد طويل القامة وكون عمرو شاعرا والأصوب أن يؤتى لكل خبر بالفقه و مشاكل له ، أي طول القامة وقصرها أو قول الشعر و كتابة القصة ففي الحالة الأولى انتزعت الصفتان من سمة واحدة وفي الثانية انتزعتا من نشاط متشابه.

أي إن الجرجاني يرى ما وقع أو ورد في الجملة الأولى بالضرورة يقع على الثانية، ثم أضاف حالة الخبر التي يجب أن ترد بصفة الشبه مثل: عمرو ليث ، وزيد أسد، ففي النظير مثلا : عمرو محام وزيد قاض، والنقيض عمرو ذكي وزيد غبي، وبالتالي فورود الجامع هنا يتمثل في العمل أو صفة الذكاء أو الشجاعة في حين أنه يرى – حسب مثاله – عدم وجود الجامع أي العلاقة التي تربط القامة بالشّعر.

خامسا حكم الصفات و الأسماء: قال الجرجاني: "واعلم أنه كما كان في الأسماء ما يصل معناه بالاسم قبله فيستغني بصلة معناه له عن واصل يصله و رابط يربطه. و ذلك كالصفة التي لا يحتاج في اتصالها بالموصوف إلى شيء يصلها به و كالتأكيد الذي لا يفتقر كذلك إلى ما يصله بالمؤكد كذلك يكون في الجمل مالا تتصل من ذات نفسها بالتي قبلها و تستغني بربط معناها لها عن حرف يربطها". 2

وبالتالي الأسماء الواصفة أو المؤكدة لا تحتاج إلى رابط يربطها بموصوفها أو مؤكدة مثال القول: "جاءيني زيد الظريف"، و"جاءيني القوم كلهم"، فإن (الظريف)، و (كلهم) ليسا غير زيد و غير القوم، فالأول صفة لزيد و الثانية تأكيد للقوم لذا لم يحتاجا إلى رابط بينها أي بين الصفة الموصوف.

سادسا وجود العارض (المانع): قال الجرجاني : "أنك ترى الجملة و حالها مع التي قبلها حال ما يعطف و يقترن إلى ما قبله ثم تراها قد وجب فيها ترك العطف لأمر عرض فيها صارت به أجنبية مما قبلها، مثل : قوله تعالى : ﴿ اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِمِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَا فِيمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [سورةالبقرة: 15] يقضي أن يعطف على ما قبله، مثل قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ ﴾

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر،محمد خطابي، مرجع سابق، ص 103.

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 242.

[سورة النساء: 142]، وبالتالي فالحكم هو أن يستعمل المعطوف أو الترك و هو ما يسميه الجرجاني العجز عن الصدر .

كما قال الجرجاني أيضا :"...سوى ما مضى يوجب الاستئناف، وترك العطف، وهو أن الحكاية عنهم بأنهم قالوا كيت كيت، أما قوله :إذا جاء يحقب ما يقتضي سؤالا منزله إذا صرح بذلك السؤال".

ومنه "يكون من دواعي فصل كلام عن كلام آخر سابق وجود سؤال مقدر غير متجل في سطح الخطاب .والذي يدعوا إلى تقدير هذا السؤال هو بناء الخطاب على شكل ثنائية مكونة من سؤال مقدر /جواب ظاهر، فالمعلوم أن الجرجاني يستعمل نوعين من النصوص و هي نصوص شعرية فيرد فيها الجواب غير مقرون بالقول، و نصوص قرآنية فيرد الجواب مقرونا به ".2

ومن أمثله ذلك نجد القول: «انتقم الله من الكذاب » استأنف الا أنه جعل نفسه يجب سائلا قال له: فما تقول فيما اتهمك به من أنك كاذب ؟ فقال انتقم الله من الكاذب .

سابعا: تعدد المعطوفات: و ذلك من خلال كثرة الجمل المعطوف قبلها مما يؤدي بتعدد المعطوفات، فقال الجرجاني: "أعلم أن مما يقل نظر الناس فيه من أمر العطف، أنه قد يكون يؤتي بالجملة فلا تعطف على ما يليها، و لكن تعطف على جملة بينها وبين هذه التي تعطف جملة أو جملتان، مثل قول الشاعر:

## تولَّـوا بغتةً فكأنَّ بَينًا تقيَّبـنِي ففاجأَنِي اغتيـالاً فكانَ مسيرُ عيسهمُ ذميلاً وسيرُ الدَّمعِ معَ إثرهمُ انحالاً "3

فنجد: (فكان مسير عيسهم) معطوف على معطوف على (تولوا بغتة) دون مايليه من قوله ففاجأني، وكذلك من المحتمل أن يجعل قارئ البيتين قوله: (فكان مسير عيسهم ذميلا) معطوفا على ففاجأني اغتيالا بينما هو معطوف على (تولوا بغتة) و القرينة التي تمنع العطف الأولى رأي الحرجاني هي كأن التي تفيد التوهم و لأن ما دخلت عليه أداة التشبيه هذه واقع في حيز المتوهم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 248.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد خطابی، مرجع سابق، ص 109.

 $<sup>^{255}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص

كما نجده خصص جملة العطف على الشرط و الجزاء قال الجرجاني: "و ينبغي أن يجعل ما يصنع في الشرط و الجزاء من هذا المعنى أصلا يعتبر به.  $^{1}$ ، فالشرط يكون في الجملتين المعطوفة و المعطوف عليها لأن كل واحد على إنفراد لأنه إن قلت إنه في كل واحد منها على الانفراد جعلنا هما شرطين و إذا جعلنا هما شرطين اقتضتا جزاءين و ليس معنا إلا جزاء واحد .

وقد قاس الجرجاني هذا النوع من العطف على الشرط و الجزاء ليظهر الطبيعة المركبة عطف المجموع و إحتياج هذا النوع إلى ذلك كي يتم الكلام و يستقيم المعنى و يمكن توضيح هذا في الجدول التالي<sup>2</sup>:

مثاله قوله تعالى: ﴿وَمَن يَكْسِبْ خَطِيئَةً أَوْ إِثْمًا ثُمُّ يَرْمٍ بِهِ بَرِيعًا فَقَدِ احْتَمَلَ بُهْتَانًا وَإِثْمًا مُّبِينًا ﴾ [سورة النساء: 04]

| التعليل             |              |         | المعطوف/ الجزاء        | المعطوف عليه/ الشرط |
|---------------------|--------------|---------|------------------------|---------------------|
| ب                   | (الشرط المرك | الشرطين | فقد احتمل بمتنا و إثما | ومن يكسب خطيئة      |
| و ليس جزاء من آخر ) |              |         |                        | ثم یرمی بھا بریئا   |

ثامنا: استعمال إن . لا . إنما: قال الجرجاني: و أعلم ان من شأن (إن) إذا جاءت على هذا الوجه أن تغني غناء (الفاء) العاطفة مثلا و أن تفيد من ربط الجملة مما قبلها أمرا عجيبا فأنت ترى الكلام بما مستأنفا غير مستأنف مقطوعا موصولا معا أفلا ترى أنك لو اسقطت (إن) في المثال التالي:

## بكِّرًا صاحبَيْ قبلَ الهجيرِ إنَّ ذاكَ النَّحاحُ في التبكيرِ

وعليه من قوله : إن ذاك النجاح في التكبير، لم تر الكلام يلتئم و لو رأيت الجملة الثانية التي لا تتصف بالأولى و لا تكون مناسبة لها حتى تجئ بالفاء و تقول :

## بكُّرًا صاحبَيْ قبلَ الهجيرِ فذاكَ النَّجاحُ في التبكيرِ

أمّا لا العاطفة و(إنما) فقد قال الجرجاني: "أعلم أن قولنا في لا العاطفة إنها تنفي عن الثاني ما وجب للأول ليس المراد به أنها تنفى عن الثاني أن يكون قد شارك الأول في الفعل بل أنها تنفى

<sup>2</sup> محمد خطابي، مرجع سابق، ص 106 - 107.

المصدر نفسه، ص 256.

أن يكون الفعل الذي قلت أنه كان من الأول قد كان من الثاني دون الأول" مثل: جاءي زيد لا عمرو أي أنه لم يكن من عمرو الجحيء مثل من كان من زيد حتى كأنه عكس القول جاءي زيد وعمرو، كما قال: "إذا عرفت هذه المعاني في الكلام بـ (لا) العاطفة فاعلم أنما بجملتها قائمة لك في الكلام بـ (إنما) فإذا قلت :إنما جاءي زيد ، لم يكن غرضك أن تنفي أن يكون قد جاء مع زيد غيره ، و لكن أن تنفي أن يكون الجحيئ الذي قلت إنه كان منه كان من عمرو كذلك تكون الشبهة مرتفعة في أن ليس ههنا جائيان . و أن ليس إلا جاء واحد و إنما تكون الشبهة في أن ذلك الجائي زيد أم عمرو فإذا قلت : إنما جاءي زيد حققت الامر في أنه زيد، و كذلك لا تقل إنما زيد، (حتى يكون قد بلغ المخاطب قد جاءك جاءٍ، ولكنة ظن أنه عمرو مثلا فأعلمته أنه زيد. " و كذلك لا تقول : إنما جاءي زيد حتى يكون قد بلغ المخاطب أن قد جاءك جاءٍ و لكنه ظن أنه عمرو مثلا فأعلمته أنه زيد .

أما فيما يخص "إلاً" قال الجرجاني: "اعلم أن الذي ذكر من أنك تقول: ما ضرب إلا عمرو زيدا. فتوقع الفاعل و المفعول جميعا بعد (إلا) ليس بأكثر الكلام، و إنما الاكثر أن تقدم المفعول على (إلا) نحو: ما ضرب زيد حتى إنهم ذهبوا فيه" كان إنه في قول ما ضرب إلا عمرو و زيدا إلى أنه على كلامين و أن زيدا منصوبا بفعل مضمر حتى كأن المتكلم أيهم في أول أمره فقال ما ضرب إلا عمرو ثم قيل له من ضرب ؟ فقال: (ضرب زيدا).

ومن خلال ما سبق يمكن القول أن عبد القاهر الجرجاني قد اعتبر النحو هو الذي يفتح الالفاظ المغلقة على معانيها، فقيل: "أن الألفاظ مغلقة على معانيها حتى يكون الإعراب هو الذي يفتحها، وأن الأغراض كامنة فيها"<sup>4</sup>؛ وبالتالي فالنحو عنده هو ذلك العلم الذي يكشف عن المعاني

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 334.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه ، ص335.

<sup>3</sup> المصدر نفسه ، ص243.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 87.

التي هي ألوان من باب الوصل والفصل، فجمع بين الشكل والمعنى، وكذلك نجد أن الجرجاني في فهمه الدقيق قد أعاد للغة مكانتها وبين قدرتها عل تأدية المعاني المرادة بواسطة الصيغة الفنية. 1 وهكذا فقواعد النحو تعتبر وسيلة من وسائل التصوير والصياغة التي يتفاوت الشعراء فيها.

<sup>1</sup> ينظر، حسن هادي نور، الفصل والوصل في خطب نهج البلاغة، مجلة كلية الأدب، جامعة المثنى، البصرة، العراق، العدد 101، ص 240.

#### المطلب الثاني: موقف الجرجاني من باب الوصل والفصل

بعد أن حدد الجرجاني القواعد المتعلقة بالوصل والفصل فقد جعل اتقان هذا الباب علما للبلاغة وسرا من أسرارها مستدلا بمجموعة من الأمثلة القرآنية والشعرية سنحاول فيما يأتي توضيح جمالياتها.

#### الفرع الأول: الشواهد القرآنية:

يوجد في باب الوصل والفصل شواهد قرآنية كثيرة تعتبر من ركائز هذا الباب:

قال تعالى: ﴿ الم خُلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ [سورة البقرة: 1-2]

حسب قول الجرجاني: "قوله ( لا ريب فيه) بيان وتوكيد وتحقيق لقوله (هو ذلك الكتاب هو ذلك الكتاب هو ذلك الكتاب) فتعيد مرة ثانية لتثبته ". 1

أما تفسير الطاهر بن عاشور:" (ذلك الكتاب) مبدأ الكلام الاتصال له في الإعراب بحروف ألم ، كما علمت مما تقدم على الجميع الاحتمالات كما هو الأظهر وقد جوز صاحب الكشاف على احتمال أن تكون حرف(ألم) مسوقة مساق التهجي لإظهار عجز المشركين عن الاتيان بمثل بعض القرآن ان يكون اسم الإشارة مشارا به (ألم) باعتباره حرفا مقصودا للتعجيز." وهناك معنى آخر حيث كل جملة جاءت مؤكدة للتي قبلها كقوله تعالى: «ذلك الكتاب» جاءت عقب قله تعالى "ألم" فإن معنى (ألم) إشارة إلى أن القرآن يتكون من هذه الحروف التي تنطقون بحا، وقوله تعالى "لا ريب فيه" تأكيد لا "ذلك الكتاب" أي: الكتاب في علو الشأن وبعد المنزلة والسمو والرفعة وإذا كان كذلك فلا ينبغي أن يكون فيه أي نوع من أنواع الريب، وقد جاءت كل جملة تؤكد سابقتها بتقوية المعنى بحيث كان معنى الجملة الثانية فيه معنى الأولى تماما أي لا ريب فيه بعد (ذلك الكتاب) وليس معنى الجملة الثانية والأولى شيئا واحدا بل هو تقرير له، وفي الثاني زيادة (هدى للمتقين) بعد ( لا ريب فيه) 3.

عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 242.

<sup>. 219،</sup> الطاهر بن عاشور ، تفسير التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، ج1، (1984)، م $^2$ 

<sup>3</sup> ينظر، فضل حسن عباس، البلاغة فنونها وأفنانها علم المعاني، دار الفرقان الأردن ، د ت ، د ط، ص 406.

والشاهد هو «ذلك الكتاب» ومنه: فإن بعض الجمل لا تستغني في اتصالها بما قبلها عن حروف العطف، هكذا يربط بين المعنى بيانا أو توكيدا أو تثبيتا بالوصل أو الفصل.

وفي قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنذَرْتَهُمْ أَم لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ\* خَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ وَفِي قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنذَرْتَهُمْ أَم لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ\* خَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ وَفِي قوله تعالى: ﴿ وَعَلَىٰ مَمْعِهِمْ وَ عَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [سورة البقرة: 6 - 7]

يقول الجرجاني: " قوله (لا يؤمنون) تأكيد لقوله (سواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم) وقوله (ختم الله) على قلوبهم وعلى (سمعهم) تأكيد ثان أبلغ من الأول." أ

يقول محمد الطاهر بن عاشور: "هذا انتقال من الثناء على الكتاب ومتقلدٍ به ووصف هديه وأثر ذلك الهدى الذي اهتدوا والثناء عليهم الراجع إلى الثناء على الكتاب ... وانما قطعت هاته الجملة عن التي قبلها لأن بينهما كمال الانقطاع إذ الجمل السابقة لذكر الهدى والمهتدين، ويعلم أن هؤلاء قسم للقسمين المذكورين قبه من سياق المقابلة، وتصدير الجملة بحرف التأكيد إما لجرد الاهتمام بالخبر وغرابته دون رد الإنكار أو الشك لأن الخطاب للنبي صلى الله عليه وسلم وللأمة الإسلامية وهو خطاب آنِف بحيث لم يسبق شك في وقوعه، ومجيئ إن للاهتمام كثير في الكلام وهو في القرآن ... "2 وفي الآية (لا يؤمنون) الاظهر أن هاته الجملة لتقرير الجملة التي قبلها وهي (سواء عليهم أأنذرتهم) فلك أن تجعلها خبرا ثانيا عن (إن) واستفادة التأكيد من السياق ،ولك أن تجعلها تأكيدا على الوجهين، فقد فصلت إما جوازا على الأول وإما وجوبا على الثاني. 3

و يؤكد الزمخشري "أن تكون جملة مؤكدة للجملة قبلها، أو خبرا لأن، والجملة قبلها اعتراض". 4 وبالتالي يمكن القول إن هناك وصلاً للجملة بحيث كانت الجملة الثانية (لا يؤمنون) مؤكدا الجملة الأولى (سواءا عليهم أأنذرتهم).

وفي قوله تعالى: ﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوكِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [سورة البقرة: 7] ،هذه الجملة جارية مجرى التحليل التعليل للحكم السابق وقوله تعالى: ﴿ سَوَاءٌ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 243.

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد الطاهر بن عاشور، مصدر سابق، ص 247.

<sup>3</sup> ينظر، المصدر نفسه ، 252.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الزمخشري، مصدر سابق، ص 42.

عَلَيْهِمْ أَأَندُرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تَندِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ،بيان لسببه في الواقع ليدفع بذلك تعجب المعجبين من استواء الإنذار ،وعدمه ومن عدم نفوذ الإيمان إلى نفوسهم مع وضوح دلائله، فإذا علم أن على قلوبهم ختما، وعلى أسماعهم ،وأن على أبصارهم غشاوة علم سبب كوفهم لا يؤمنون، وموقع هذه الجملة في نظم الكلام مقابل موقع جملة (أولئك على هدى من ربهم).

وقد حدد عبد القاهر الجرجاني في مثل هذه الآيات اهتمامه بالعلاقة الخفية القائمة بين الجمل المشكلة للخطاب وهي علاقة لا تعتمد على رابط شكلي ظاهر سطحيا<sup>2</sup>، وبالتالي:" فإن قوله تعالى ( لا يؤمنون ) جاء تأكيدًا لقوله تعالى: ( سواء عليهم أأنذرهم أم لم تنذرهم) لأن معنى هذه الجملة (إنذارك وعدمه سواء)، فجاءت الجملة الثانية مؤكدة هذا المعنى، مع زيادة تقرير له، وهم أنهم لا يؤمنون" وقوله تعالى: ( ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم ) تأكيد ثان من الأول لأن من كان حاله إذا أنذر حاله إذا لم ينذر كان في غاية الجهل، وكان مطبوعا على قلبه لا، وبالتالي: "ففي الآية تأكيدان اثنان كل منهما يضيف جديدا إلى المعنى، ومن ثمة فإن الثاني ليس حشوا مادام أبلغ من الأول ،وهو كذلك لأنه يبين سبب استواء الإنذار عندهم بعدمه لأن الله ختم على قلوبهم وعلى سمعهم". وبالتالي فالموقف هو موقف فصل بين الجملتين الأولى (لا يؤمنون) والثانية (ختم الله على قلوبهم) لأنهما تأكيد.

أما قوله تعالى: ﴿وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَّىٰ مُسْتَكْبِرًا كَأَن لَّمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِي أُذُنَيْهِ وَقُرًا﴾ [سورة لقمان: 7]

قال الجرجاني: "لم يأت معطوفا نحو (وكأن في أذنيه وقرا) لأن المقصود من التشبيه في أذنيه وقرا، وهو بعينه المقصود من التشبيه بمن لم يسمع إلا أن الثاني أبلغ و أؤكد في الذي أريد..."<sup>5</sup> فالزمخشري يرى: " (ولى مستكبرا) زاما لا يعبأ بها ولا يرفع بها رأسا وتشبه حاله في ذلك حال من

<sup>1</sup> ينظر، محمد الطاهر بن عاشور، مرجع سابق، ص254.

<sup>2</sup> ينظر، محمد خطابي، مرجع سابق، ص107.

<sup>3</sup> فضل حسن عباس، مرجع سابق 408.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> محمد خطابي، مرجع سابق ، ص107.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق ، ص 243.

لم يسمعها وهو سامع (كأن في أذنيه وقرا)، فالأولى حال (مستكبرا) والثانية (من لم يسمعها) ويجوز أن تكونا استئنافيتين". 1

ونجد معنى آخر "في قوله تعالى (كأن لم يسمعها) يدل على عدم فائدته من الاستماع وقوله (كأن في أذنيه وقرا) تأكيدا لهذا المعنى فيه زيادة تقرير بما يثبته من وجود اوقر في أذنيه "2.

بهاذين الشاهدين يمكن القول أنه تأكيد جملة لأخرى وسيلة هامة من وسائل تماسك الخطاب رغم أن كيفية الاتصال المعنوية غير معتمدة على رابط شكلي.  $^{3}$ 

وقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَاهُم بِمُؤْمِنِينَ \* يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ [سورة البقرة :8- 9]

قيل إنه: "هذا فريق آخر هو فريق له ظاهر الإيمان وباطنه الكفر وهو لا يعد وأن يكون مبطنا لشرك أو مبطنا التمسك باليهودية ويجمعه كله إظهار الايمان كذبا ، فالواو لعطف طائفة من الجمل على طائفة مسوق كل منهما لغرض جمعتهما في الذكر المناسبة بين الغرضين فلا يتطلب في مثله إلا المناسبة بين كل جملة و أخرى من كل الغرضين ، وقصة المنافقين عن اخرها معطوفة على الذين كفروا كما تعطف الجملة على الجملة فأفاد بالتشبيه أن ذلك ليس من عطف الجملة على الجملة المعلق اللهمة وأما قوله تعالى ( يخادعون الله ) " فهي جملة تدل بدل اشتمال من جملة ( يقول امنا بالله ) وما معها لأن قولهم ذلك يشمل على المخادعة " و بالتالي قوله تعالى: ( يخادعون الله ) "جاءتنا تأكيد للجملة الأولى الأن معنى الجملة الأولى أنهم يدعون الايمان بالسنتهم وهم في الحقيقة ليسوا كذلك فحاءت الجملة الثانية (يخادعون ) تأكيدا لهم لهذا المعنى و لكم فيها زيادة تقرير و هو أفم يقصدون بقولهم هذا خداع الله و المؤمنين " . 6

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الزمخشري، مصدر سابق، ص 835.

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد حسن عباس، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> ينظر، محمد خطابي، مرجع سابق، ص 107.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> محمد الطاهر بن عاشور ، مصدر سابق ، ص 259.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ص 274.

 $<sup>^{6}</sup>$  فضل حسن عباس ، المرجع نفسه ، ص  $^{406}$  .

وبالتالي فالموقف هنا موقف فصل بحيث (يخادعون الله) مفصولة عن (ومن الناس من يقول) فهي تأكيد لها.

قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنَّا وَ إِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّا نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ \* اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِحِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [سورةالبقرة:14-15] .

يرى الجرجاني "أن قوله (إنما نحن مستهزئون) ليست إلا تأكيدا كما قبلها فإن قولهم للمؤمنين (أمنا) و قولهم لشياطينهم (إنا معكم) إنا لم نؤمن بالنبي (صلى الله عليه وسلم) و لم نترك اليهودية و قولهم (إنما نحن مستهزئون) خبر بهذا المعنى بعينه لأنه لا فرق بين أن يقولوا: إنا لم نقل ما قلناه من أنا أمنا الاستهزاء و بين أن يقولوا: (إنا لم نخرج من دينكم وإنا معكم)". ومنه لم يعطف (الله يستهزئ بهم) على جملة (قالوا) لئلا يشاركهم في الاختصاص المقدم، وهو قوله (وإذا خلو) فإن استهزاء الله بهم هو أن خذلهم فتركهم وما سولت لهم أنفسهم مستدرجا إياهم من حيث لا يشعرون، إذا فهو متصل لا ينقطع بأي حال سواءٌ خلو إلى شياطينهم أم لم يخلو إليهم.

وقد قيل : "عطف (و إذا لقوا) على ما عطف عليه (وإذا قيل لهم لا تفسدوا) (و إذا قيل لهم آمنواكما آمن الناس) و الكلام في الظرفية و الزمان سواء و التقيد بقوله (و إذا لقوا الذين أمنوا) بتمهيد لقوله (و إذا خلوا) فبذلك كان مفيدا فائدة زائدة على ما في قوله: (و من الناس من يقول امنا بالله) الآية فليس ما هنا تكرار مع ماهناك ، وقوله (و إذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنا معكم) معطوف على قوله (و إذا لقوا) و المقصود هو هذا المعطوف ،و أما قوله (و إذا لقوا الذين آمنوا) فتمهيد له كما عمت، و ذلك ظاهر من البيان لأن كل أحد يعلم أن المقصود ( أنهم يقولون امنا) في حال استهزاء يصرحون بقصده إذا خلوا بدليل أنه قد تقدم أنهم يأبون من الإيمان و يقولون ( أنؤمن كما امن السفهاء ) إنكارا لذلك واو العطف صالحة للدلالة على المعية و غيرها بحسب السياق ".2

<sup>.</sup> 243 عبد القاهر الجرجاني ، مصدر سابق ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  مصدر سابق ، ص 289.

وفي قوله تعالى : ﴿ مَا هَٰذَا بَشَرًا إِنْ هَٰذَا إِلَّا مَلَكُ كُرِيمٌ ﴾ [ سورة يوسف: 31] ، يرى الجرجاني "في هذه الآية مشابكا لقوله (ما هذا بشرا) ومداخيل في ضمنه من ثلاثة أوجه و جهان هو فيهمل بالتأكيد و وجه فيه شبيه بالصفة". 1

وبمعنى آخر: "فقوله (إن هذا إلا ملك كريم) تأكيد للجملة التي قبلها (ما هذا بشرا) و نحن نعلم أننا حينما ننفي البشرية في شخص ما في حالة المدح و الثناء فليس ذلك إلا أننا ندخله في زمره الملائكة" مفيما يرى الزمخشري: "نفين عنه البشرية لغرابة جماله و مباعدة حسنه لما عليه محاسن الصورة و أثبتن له الملكية و بتتن له الحكم وذلك لأن الله عز وجل ركز في الطباع أن لا أوسم من الملك كما ركز فيها أن لا أقبح من الشيطان، ولذلك يشبه كل متناه في الحسن و القبح بمما و قوله تعالى (إن هذا إلا ملك كريم) هذا بشرى أي حاصل بشري بمعنى: هذا بشرى وتقول هذا لك بشري أم بكري؟ ، والقراءة هى الأولى بموافاتها المصحف و مطابقة بشر للملك". 3

وبالتالي فنجد هنا تأكيد جملة لجملة ، فجملة (إن هذا إلا ملك كريم) تأكيد لجملة (ما هذا بشرا).

قوله تعالى : ﴿ وَ مَا عَلَّمْنَاهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُّبِينٌ ﴾ [سورة يس: 69] ، قال الجرجاني: "جاء فيه الإثبات بر إن وإلا )على هذا الحد، فإثبات ما علمه النبي صلى الله عليه وسلم ، وأوحى إليه ذكرا وقرآنا تأكيد وتثبيت لنفى أن يكون قد عُلِّم الشِّعر. "4

وحسب الزمخشري: كانوا يقولون لرسول الله صلى الله عليه وسلم شاعر وروى أن القاتل عقبة بن أبي معيط فقيل: ( وما علمناه بتعليم القرآن الشعر على معنى أن القرآن ليس بشعر وما هو من الشعر في شيء و أين هو عن الشعر و الشعر انما هو كلام موزون مقفى يدل على معنى فأين الوزن و اين التقفية و أين المعاني التي ينتحيها الشعراء عن معانيه ، و أين نظم كلامهم عن نظمه وأساليبه فإذا لا مناسبة بينه وبين الشعر، ( و ما ينبغي له ) وما يصح له ولا يتطلب ولو طلبه أي جعلناه بحيث لو أراد قرض الشعر لم يأت له و لم يتسهل كما جعلناه أميا ، ( إن هو

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 244.

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد حسن عباس ، مرجع سابق ، ص 408.

<sup>3</sup> الزمخشري ، مصدر سابق، ص514.

<sup>4</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 244.

إلا ذِكْرٌ وقرآن مبين ) يعني ما هو إلا ذِكرٌ من الله يوعظ به الإنس و الجن ... و ما هو إلا قرآن كتاب سماوي يقرأ في المحاريب و يتلى في المتعبدات و ينال بتلاوته العمل بما فيه فوز الدارين فكم بينه وبين الشعر الذي هو همزات الشياطين<sup>1</sup>؛ وبالتالي فالشاهد إن هو إلا وحي يعتبر موضع فصل للجملة.

#### وقوله تعالى : ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوَى \* إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ [ سورة النجم: 3-4]

قال الجرجاني: "إثبات ما يتلوه عليه وحي من الله، تقرير أن يكون نطق به عن الهوى." فقوله تعالى ( و ما ينطق عن الهوى ) و ما أتاكم به من القرآن ليس بمنطق يصدر عن هواه وقوله ( إن هو إلا وحي يوحى ): "إنما هو وحي من عند الله يوحى إليه ،و يحتج بهذه الآية من لا يرى الاجتهاد و ما يستند إليه كله وحياً لا نطقا عن الهوى".  $^{3}$ 

و من خلال المثالين قوله تعالى ( و ما علمناه الشعر ) و قوله تعالى ( و ما ينطق عن الهوى ) حسب الجرجاني "مما جاء فيه الإثبات به ( إنّ و إلّا )على هذا الحد" 4، و فيهما عطف بيان فجعل قوله تعالى ( إن هو إلا وحى يوحى ) بيان لقوله تعالى (وما ينطق عن الهوى)

وقوله تعالى :﴿وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنَّا وَإِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّا خُنُ مُسْتَهْزِئُونَ \* اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِمِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾[سورة البقرة : 14–15]

فالجرجاني يرى "أن معنى قولهم (إنا معكم) أنا نؤمن بالنبي صلى الله عليه وسلم ولم نترك اليهودية، وقولهم (إنما نحن مستهزؤون) خبر بهذا بعينه لأنه لا فرق بين أن يقولوا: إنا لم نقل ما قلناه من إنا آمنا، إلا استهزاءاً وبين أن يقولوا: إنا لم نخرج من ديننا وأنا معكم". 5

وبمعنى آخر إنما نحن مستهزؤون ليست إلا تأكيدا لما قبلها فإن قولهم للمؤمنين (آمنا) وقولهم لشياطينهم (إنّا معكم)، ومنه لم يعطف (الله يستهزئ بهم) على جملة (قالوا) لألّى يشاركهم في الاختصاص المقدم وهو قوله (وإذا خلو)، فإن استهزاء الله بهم هو أن خذلهم فتركهم وما سولت لهم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر، الزمخشري ، مصدر سابق ، ص 899.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 245.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الزمخشري ، مصدر سابق ، ص 1059.

<sup>4</sup> عبد القاهر الجرجاني ، مصدر سابق ، ص 245.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه ، ص 243.

أنفسهم مستدرجا إياهم من حيث لا يشعرن، وبالتالي فهو متصل لا ينقطع بأي حال سواء خلو إلى شياطينهم أم لم يخلوا إليهم.

وبتفسير ابن عاشور "لم تعطف هاته الجملة على ما قبلها لأنها جملة مستأنفة استئنافا بيانيا جوابا لسؤال مقدر، وذلك أن السامع لحكاية قولهم للمؤمنين آمنا وقولهم لشياطينهم إنا معكم ...الخ يقول لقد راجت حيلتهم على المسلمين الغافلين عن كيدهم وهل يتفطن متفطن في المسلمين لأحوالهم فيجازيهم على استهزائهم أو هل يرد لهم ما راموا من المسلمين ومن الذي يتولى مقابلة صنعهم، فكان الاستئناف بقوله ( الله يستهزئ بحم ) غاية الفصاحة و الجزالة ، وهو أيضا واقع موقع الاعتراض و الأكثر في الاعتراض ترك العطف". 1

وقوله تعالى (و يمدهم في طغيانهم يعمهون ) يتعين أنه معطوف على الله يستهزئ بمم.

و بمعنى آخر: "إن جملة ( الله يستهزئ بهم ويمدهم في طغياهم يعمهون ) هي جملة مفصولة على الجملة السابقة عليها مباشرة و هي ( إنما نحن مستهزئون ) من قوله تعالى حكاية لكلام المنافقين ( و إذا لقوا الذين آمنوا قالوا آمنًا و إذا خلو إلى شياطينهم قالوا انا نحن مستهزئون)". 2

قوله تعالى: ﴿ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ ﴾ [ سورة النساء : 142 ]؛ "أي يفعلون ما يفعل المخادع من إظهار الإيمان و إبطال الكفر، ( وهو خادعهم ) و هو فاعل بمم ما يفعل الغالب في الخداع حيث تركهم معصومي الدماء و الأموال في الدنيا و أعد لهم الدرك الأسفل من النار في الآخرة، ولم يخلهم في العاجل من فضيحة و إحلال بأس ونقمة و رعب دائم" ؟ قويمكن القول أنه " استئناف في زيادة بيان لمساويهم والمناسبة ظاهرة، وتأكيد الجملة بحرف إن لتحقيق حالتهم العجيبة وتحقيق ما عاقبها من قوله (وهو خادعهم)" .

يرى الجرجاني" بأن ذلك أشبه مما يرد فيه العجز عن الصدر ثم إنك تجده قد جاء غير معطوف، وذلك لأمر أوجب ألا يعطف وهو أن قوله (إنما نحن مستهزؤون) أنهم قالوا وليس بخبر من

 $<sup>^{1}</sup>$  محمد الطاهر بن عاشور ، مصدر سابق، ج $^{4}$  ، ص

<sup>2</sup> ينظر ، شفيع السيد ، البحث البلاغي عند العرب تأصيل و تقسيم دار الفكر العربي ، القاهرة، مصر، د ط، د ت، ص 206.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الزمخشري ، مصدر سابق ، ص 266.

<sup>4</sup> محمد الطاهر بن عاشور، مصدر سابق ، ج2، ص 239.

الله تعالى وقوله تعالى (الله يستهزئ بهم) خبر من الله تعالى أنه يجازيهم على كفرهم واستهزائهم". أوقوله تعالى : ﴿ وَمَكْرُوا وَمَكْرُ اللَّهُ ﴾ [سورة ال عمران: 54]

وقد قال الجرجاني في حكم هذه الآيات "...و ذلك أنه ليس بأجنبي منه بل هو نظير ما جاء معطوفا."<sup>2</sup>

"عطف على جملة ( فلما أحس عيسى منهم الكفر ) فإنه أحس منهم الكفر و أحس منهم بالغدر و المكر ، و ضمير المكر عائد الى ما عاد اليه ضمير منهم و هم اليهود ، و المكر فعل يقصد به ضرحد في ما تخفى عليه أو تلبس فعل الإضرار بصورة النفع، و المراد هنا تدبير اليهود لأخذ المسيح و سعيهم لدى ولاة الأمور ليمكنوهم من قتله ، و مكر الله بحم هو تمثيل لإخفاق الله تعالى مساعيهم في حال ظنهم أن قد نجحت مساعيهم". 3

وبالتالي يتضح المعنى من خلال توظيف معاني النحو، وبذلك يتم استخراج المعنى الصحيح فالعطف يكون للجملة أي بمعنى جملة لها محل من الإعراب تعطف على جملة لها محل من الإعراب.

وقوله تعالى :﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ \* أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَّا يَشْعُرُونَ﴾ [سورة البقرة : 11 –12]

وقال الجرجاني في ذلك: "إنما جاء (إنهم هم المفسدون) مستأنفا مفتحا "بألا" لأنه خبر من الله تعالى بأنهم كذلك ،والذي قبله من قوله (إنما نحن مصلحون) حكاية عنهم ...". 4

يظهر أن الجملة (وإذا قيل لهم) عطف جملة في (قلوبهم مرض) لأن قوله: (وإذا قيل لهم لا تفسدوا في الأرض قالوا إنما نحن مصلحون) إخبار عن بعض عجيب أحوالهم، ومن تلك الأحوال أنهم قالوا إنما نحن مصلحون في حين أنهم مفسدون، فيكون معطوفا على أقرب الجمل الملظة (الملازمة) لأحوالهم، وإن كان ذلك آيلا في المعنى الى كونه معطوفا على الصلة في قوله

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجابي ، مصدر سابق ، ص 246.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص  $^{245}$  –246.

<sup>3</sup> محمد الطاهر بن عاشور، مصدر سابق، ج3 ، ص 256.

<sup>4</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 246.

(من يقول آمنا بالله )، و(إذا) هنا لجرد الظرفية وليست تتضمن معنى الشرط كما أنها للماضي وليست للمستقبل. أوقوله تعالى: ( ألا إنهم هم المفسدون ولكن لا يشعرون ) "

رد عليهم في غرورهم و حصرهم أنفسهم في الصلاح فرد عليهم بطريق من طرق القصر هو أبلغ فيه من الطريق الذي قالوه لأن تعريف المسند يفيد قصر المسند على المسند عليه فيفيد قوله ( ألا إلهم المفسدون ) قصر الإفساد عليهم بحيث لا يوجد في غيرهم، و ذلك ينفي حصر أنفسهم في الإصلاح وينقضه و هو جار على قانون النقد و على أسلوب القصر الحاصل بتعريف الجنس و إن كان الرد قد يكفي فيه أن يقال الهم مفسدون بدون صيغة قصر إلا أنه قصر ليُفيد ادعاء نفي الإفساد عن غيرهم و قوله (ولكن لا يشعرون) محمله محمل قوله تعالى قبله ( وما يخادعون إلا أنفسهم و ما يشعرون ) فإن أفعالهم التي يتباهجون بها ويزعمونها منتهى الحذق والفطنة و خدمة المصلحة الخالصة آيلة إلى فساد عام لا محالة إلا أنهم لم يهتدوا إلى ذلك ... وموقع حرف الاستدراك هنا لأن الكلام دفع لما أثبتوه لأنفسهم من الخلوص للإصلاح فرفع ذلك التوهم بحرف الاستدراك هنا لأن الكلام دفع لما أثبتوه لأنفسهم من الخلوص للإصلاح فرفع ذلك التوهم بحرف الاستدراك". 2

بحيث إن الجملة التي لا محل لها من الإعراب ليست بينها وبين سابقتها هذه العلاقة وبالتالي فالجمل على هذا إذا لم يكن لها محل من الإعراب تخِفّ؛ أي بمعنى آخر أن تكون أقل تعلقا مما لو كان لها محل من الإعراب وعليه كلما خفّ هذا التعلق وقلّ ازداد احتمال فصل الكلامين.

قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُ مُ آمِنُوا كُمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُوْمِنُ كُمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِن لّا يَعْلَمُونَ ﴾ [سورة البقرة:13]، يقول الجرجاني : " ولو عطف ( إنهم هم السفهاء ) على ماقبله، لكان يكون قد أدخل في الحكاية ، ولصار حديثا منهم عن أنفسهم بأنه هم السفهاء) على ( قالوا أنؤمن) فيصبح المعنى أن هؤلاء الذين قالوا أنؤمن هم السفهاء.

<sup>.</sup> ينظر، الزمخشري ، مصدر سابق ، ص  $^{283}$  .

 $<sup>^{2}</sup>$ المصدر نفسه، ج $^{1}$ ، ص $^{285}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص247.

وقد قيل :هو تمام المقول قبله فحكمه حكم بالعطف والقائل ،ويجوز هنا أن يكون القائل أيضا طائفة من المنافقين يشيرون عليهم بالإقلاع عن النفاق لأنهم ضحروه وسئموا كلفه ومتقياته وكلّت أذهانهم من ابتكار الحيل واختلاف الخطل، وحذف مفعول آمنوا استغناء عنه بالتشبيه في قوله (كما آمن الناس) الكاف فيه للتشبيه أو التعليل ، واللام في الناس للجنس أو الاستغراق العرفي ،وقوله (أنؤمن كما آمن السفهاء) استفهام للإنكار ،قصدوا منه التبريء من الإيمان على أبلغ وجه ، وجعلوا الإيمان المتبرأ منه شبيها بإيمان السفهاء تشنيعا له وتعريضا بالمسلمين بأنهم حملهم على الايمان سفاهة عقولهم ودلّوا على أنهم السفهاء تشنيعا له وتعريضا بالمسلمين بأنهم حملهم على الايمان سفاهة عقولهم ودلّوا على أنهم السفهاء وكلّي وكلّي وكلّي ولا جفاء قولم ( أنؤمن عما أمن من السفهاء ) لما تصدى القرآن لسبايهم مع أن عادته الإعراض عن الجاهلين ولكنهم كانوا مضرب المثل،...،وجاء بصيغة القصر على نحو ما قرر (ألا إنهم هم المفسدون ) ليدل على كانوا مضرب المثل،...،وجاء بصيغة القصر على نحو ما قرر (ألا إنهم هم المفسدون ) ليدل على مضمون القصر وضمير الفصل لتأكيد القصر كما تقدم آنفا وقوله (ولكن لا يعلمون) نفى عنهم العلم بكونهم سفهاء بكلمة يعلمون دون يشعرون ،...، فموقع حرف الاستدراك لدفع تعجب من رضاهم بالاختصاص بوصف السفاهة. العلم بكونهم سفهاء بكلمة يعلمون دون يشعرون ،...، فموقع حرف الاستدراك لدفع تعجب من رضاهم بالاختصاص بوصف السفاهة. العلم بكونه من رضاهم بالاختصاص بوصف السفاهة. العمل تقدم آنفا وقوله ولفراء المناه السفاهة. العلم بكونه من رضاهم بالاختصاص بوصف السفاهة. العمل المناهم بالاختصاص بوصف السفاهة الميارك المؤلم المؤلم المؤلم المؤلم المؤلم بالاختصاص بوصف السفاهة المؤلم الم

بالتالي فنحد أن هناك تناسب يتعلق باللفظ والذي يعتبر من محسنات الوصل حتى قيل: "واعلم أن محسنات الوصل أن تكون الجملتان متناسبتين كونهما اسميتين أو فعليتين وما شاكل ذلك". 2

قوله تعالى : ﴿ وَقَالُوا لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَّقْضِيَ الْأَمْرُ ثُمَّ لَا يُنظُرُونَ ﴾ [سورة الأنعام: 8] قال الجرجاني في ذلك : "أن قوله ( ولو أنزلنا ملكا) معطوف من غير شك على ( قالوا)

<sup>. 289 ،</sup> 1 محمد الطاهر بن عاشور، مصدر سابق، ج1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السَّكَّاكي، مصدر سابق، 272.

دون ما بعد؟ قيل: إن حكم المعطوف على (قالوا) فيما نحن فيه ، مخالف لحكمه في الآية التي ذكرت وذلك أن (قالوا) ههنا جواب شرط... $^{1}$ 

وفسرها الزمخشري قوله "(لقضي الأمر) لقضي أمر هلاكهم وقوله (ثم لا ينظرون)بعد نزوله طرفة عين إما لأنهم إذا عاينوا الملك ، قد نزل على رسول الله (صلى الله عليه وسلم) في صورته وهي آية لا شيء أبين منها وأيقن ثم لا يؤمنون كما قال (ولو أنزلنا إليهم الملائكة وكلمهم الموتى ) لم يكن بدا من إهلاكهم كما أهلك أصحاب المائدة ،وإما لأنه يزول الاختيار الذي هو قاعدة التكليف عند نزول الملائكة فيجب إهلاكهم وإما لأنه إذا شاهدوا ملكا في صورته زهقت أرواحهم من هول ما يشاهدون، ومعنى "ثم " بعدما بين الأمرين قضاء الأمر وعدم الإنظار ، جعل عدم الأنظار أشد من قضاء الأمر لأن مفاجأة الشدة أشد من نفس الشدة". 2

فنجد هناك تواخي بين المفردات و الجمل، و تشد من عزم ترابطها بحيث تبدو الجمل كالكلمة الواحدة لا تستغنى عن أي مفردة من مفرداتها.

وقوله تعالى: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَارَبُ الْعَالَمِينَ \*قَالَ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم مُوقِنِينَ \*قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَمِعُونَ \*قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُ آبَائِكُمُ الأولينَ \*قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ مُوقِنِينَ \*قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَمِعُونَ \*قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُ آبَائِكُمُ الأولينَ \*قَالَ لِينِ اتَّخَذْتَ إِلَهَا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ لَمَخْوِنِينَ \*قَالَ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَ الْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ \*قَالَ لَيْنِ اتَّخَذْتَ إِلَهَا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ \*قَالَ أَو لَوْ جَعْتُكَ بِشَيْءٍ مُّبِينِ \*قَالَ فَأْتِ بِهِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [سورة الشعراء: 23–31]

يفسر الجرجاني "قوله تعالى علة تقدير السؤال والجواب كالذي جرت به العادة فيما بين المخلوقين فلما كان السامع منا إذا سمع الخبر عن فرعون، بأنه قال:(ومارب العالمين)..."<sup>3</sup>

وحسب ما جاء بمفتاح العلوم: "إن الفصل في جميع ذلك بناء على أن السؤال الذي يستصحبه تصور مقام المقولة من نحو: فماذا قال موسى ؟فماذا قال فرعون؟."<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجابي ،مصدر سابق، ص247.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الزمخشري، مصدر سابق، ص 320.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق ، ص 252.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السَّكَّاكي، مصدر سابق، ص 266.

ومنه نستنتج أن هناك ثنائية للكلام فنجد سؤالا مقدرا وجوابا ظاهرا، أي بمعنى تأكيد العلاقة بين المتكلم و المستمع، وأن أي جملة كانت أو صياغة فهي تعتمد على الفهم الصحيح ومعرفة المعنى الدقيق لها.

وقوله تعالى: ﴿قَالَ فَمَا خَطَبُكُم أَيُّهَا المُرسَلُونَ \* قالُوا إِنَّا أُرسِلنا إِلَى قَوْم مجُرِمِينَ ﴾ [سورة الحجر: 57-58] حكاية هذا الحوار بين إبراهيم و الملائكة عليهم السلام لأنه يجمع بين بيان فضل إبراهيم — عليه السلام — وبين موعظة قريش بما حال ببعض الأمم المكذبين انتقل إبراهيم إلى سؤالهم عن سبب نزولهم إلى الأرض لأنه يعلم أن الملائكة لا ينزلون إلا لأمر عظيم . وفي قوله ( أرسلنا إلى قوم مجرمين ) إيجاز ، حذف وتقدير الكلام: إنا أرسلنا إلى قوم مجرمين أي لعذابهم . ودل على ذلك الاستثناء في "إلا آل لوط". أما الجرجاني فقال : " أنه لا يخفى على عاقل أنه جاء على معنى الجواب. "2

وفي قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَكْسِبُ خطِيئَةً أَوْ إِنْمًا ثُمُّ يَرْمٍ بِهِ بَرِيقًا فَقَدِ احْتَمَلَ بُهْتَانًا وَ إِنْمًا شَيِينًا ﴾ [سورة النساء:112] يقول الجرجاني : "الشرط في مجموع الجملتين لافي واحدة منهما على الانفراد ولا في واحدة دون الأخرى...". 4

فذكر الخطيئة والإثم هنا يدل على أنهما متغايران، فالمراد بالخطيئة المعصية، و المراد بالإثم الكبيرة، ومعنى (يرم به بريئا) بنسبة إليه ويحتال لترويج ذلك فكأنه ينزع ذلك الإثم عن نفسه ويرمي به

محمد الطاهر بن عاشور، مصدر سابق، ج14، ص61.

 $<sup>^2</sup>$ عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق ص 253 .

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه ، ن ص.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 256.

البريء، و البهتان :الكذب الفاحش، وجعل الرمي بالخطيئة وبالإثم مرتبة واحدة في كون ذلك إثما مبينا ، لأن رمي البريء بالجريمة في ذاته كبيرة لما فيه من الاعتداء على حق الغير. ودل على عظم البهتان بقوله "احتمل" تمثيلا لحال فاعله بحال عناء الحامل ثقلا، و المبين الذي يدل على كل أحد على أنه إثم ،أي إثما ظاهرا لا شبهة في كونه إثما. أوبالتالي نجد أن هناك عدة جمل موصولة ببعضها البعض فإذا حذفت واحدة اختل المعنى في ذلك.

أما في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَخْرُجُ مِن بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَقُورًا رَّجِيمًا ﴾ [سورة النساء: 100] فالجرجاني لم يعلق الحكم فيه بالهجرة على الانفراد بل هي مقونا إليها أن يدركه الموت عليها. ² لقد نوه الله بشأن الهجرة بأن جعل ثوابحا حاصلا بمجرد الخروج من بلد الكفر ولو لم يبلغ إلى البلد المهاجر إليه . وبقوله ( من يخرج من بيته مهاجرا إلى الله ورسوله) معنى المهاجرة إلى الله المهاجرة إلى الموضع الذي يرضاه الله وعطف الرسول على اسم الجلالة للإشارة إلى خصوص الهجرة إلى المدينة للالتحاق بالرسول وتعزيز جانبه . ومعنى (يدركه الموت) أي في الطريق ويجوز أن يكون المعنى : ثم يدركه الموت مهاجرا أي لا يرجع بعد هجرته إلى بلاد الكفر وهو الأصح فهي عامة في سياق الشرط لا يخصصها سبب النزول؛ ³ أي إن الحكم بالأجر يكون نتيجة الهجرة و الموت بمعنى آخر أن الأجر متعلق به الهجرة ثم الموت وبالتالي هناك استثناء متصل وليس منفصلاً.

وقوله تعالى: ﴿وَمَاكُنتَ بِجَانِبِ الْغَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى الْأَمْرَ وَمَاكُنتَ مِنَ الشَّاهِدِينَ وَلَكِنَّا كُنَّا أَوْلَا فَرُونًا فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي أَهْلِ مَدْيَنَ تَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا وَلَكِنَّا كُنَّا مُنَّالِينَ ﴾ [سورة القصص:44-45]، قال الجرجاني في ذلك: "لو جريت على الظاهر فجعلت كل جملة معطوفة على ما يليها منع منه المعنى .وذلك أنه يلزم منه أن يكون قوله "وماكنت ثاويا في أهل مدين" معطوفا على قوله " فتطاول عليهم العمر ، وذلك يقتضي دخوله في معنى لكن ويصير كأنه قيل: (ولكنك ماكن ثاويا)وذلك مالا يخفى فساده ،وإذا كان كذلك ،بان منه أنه أن يكون قد عطف مجموع (وماكنت ثاويا في أهل مدين) إلى (مرسلين) على مجموع قوله: "وماكن بجانب الغربي

 $<sup>^{1}</sup>$  محمد الطاهر بن عاشور، مصدر سابق، ج $^{5}$ ، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد القادر الجرجاني ،مصدر سابق، ص 257.

 $<sup>^{3}</sup>$  عمد الطاهر بن عاشور، مصدر سابق ،ج $^{3}$ 

إذ قضينا إلى موسى الأمر.....فتطاول عليهم العمر". أوبالتالي فهذا يدل على أن عطف مجموع جمل على انفراد جمل على مجموع الجملتين لا في كل واحدة منهما على انفراد ولا في واحدة دون الأخرى .

ومنه نستخلص أن تنوع الشواهد القرآنية من وصل وفصل، مرتبط أيما ارتباط بقوة الدلالة وتوضيح المعنى في الجمل، مما يسهل الفهم الصحيح دون لبس أو غموض، من خلال تحديد موضع الفصل من الوصل.

#### الفرع الثاني: الشواهد الشعرية:

تناول عبد القاهر الجرجاني الشواهد القرآنية بكثرة كما أنه تناول الشواهد الشعرية ففي قول أبي تمام:

## لا والَّذي هو عالمٌ أنَّ النَّوَى صَبِرٌ، وأنَّ أبَا الحسينِ كريمُ

نلحظ عطف جملة (أن أبا الحسين كريم) على (أن النوى صبر) وذلك لأنه لا مناسبة بين بني كرم أبي الحسين ومرارة النوي أو عدم المناسبة ولهذا عابوه عليه. 2

أي بمعنى آخر لا مناسبة بين كرم أبي الحسن ومرارة النوي ولا تعلق لأحدهما بالآخر وإن لم يقصد ذلك ترك عطفها عليه؛ وبالتالي يعتبر هذا البيت من عيوب الوصل لانعدام المناسبة بين المعطوف عليه فكان العطف معابا لأنه لا مناسبة في المعنى بين المعطوف والمعطوف عليه إذ لا علاقة بين مرارة النوى وكرم أبي الحسين. 4

في قول الفضل بن العباس:

## لا تطمعُوا أَنْ تَمينونَا ونكرمكُمْ وأَنْ نكفَّ الأذَى عنكمْ وتؤذونَا

مبد القادر الجرجاني، مصدر سابق ، ص 257 .  $^{1}$ 

أنجاح أحمد عبد الكريم الظهار، الشواهد الشعرية في كتاب دلائل الاعجاز للشيخ عبد القاهر توثيق وتحليل ونقدن رسالة دكتوراه، جامعة أم القرى، السعودية، ج2، د ط، 1987-1988، ص609.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 610.

<sup>4</sup> ينظر، عتيق عبد العزيز ، في البلاغة العربية علم المعاني- البيان ، البديع، دار النهضة العربية بيروت، د ط ، د ت ، ص 166-167.

نلحظ وجوب الوصل، وذلك لأن الجملة المعطوف عليها والقصد من العطف هو التشريك في الحكم مع وجود الجامع، وفيه ثلاث جمل معطوفة بعضها على بعض فالأولى (أن تحينونا ونكرمكم) والثاني: عطف جملة (وأن نكف الاذى عنكم) هي جملة (أن تحينونا) والثالث في عطف جملة (وان نكف الأذى)

وبالتالي وقوع الفعلين في مثل هذه الصلة يزيد الاشتباك بين الجملتين والاقتران والامتزاج بينهما. أوأما في قول أبي تمام:

## لهانَ علينَا أَنْ نقولَ وتفعلاً ونذكرَ بعضَ الفضلِ منكَ وتُفضِلا

كذلك الشاهد هنا هو وجوب الوصل لأن الجملة المعطوف عليها لها محل من الإعراب والقصد من العطف عليها التشريك في الحكم مع وجود الجامع. ونحد فيه ثلاث جمل معطوف بعضها على بعض فالوصل الأول (أن نقول وتفعلا) فحملة (أن نقول) المكونة من المصدر المؤول من (أن والفعل) في محل رفع فاعل عطفت عليها جملة (وتفعلا) والجامع بينهما التضاد.

والوصل الثاني عطف جملة (ونذكر بعض الفضل منك) على جملة (أن نقول) والجامع بينهما التماثل.

والوصل الثالث: عطف جملة (وتفعلا) على (ونذكر بعض الفضل منك) والجامع بينهما التضاد. وبالتالي فالشاعر اختار وصل الجمل وإحكام ترابطهما ليكون ذلك أبلغ في المدح.<sup>2</sup>

وفي قول الشاعر:

## زعمَ العواذلُ أنّني في غمرةٍ صدقُوا، ولكنْ غمرتي لا تنجَلِي

ملحوظ أن البيت فيه فصل جملة (صدقوا) عما قبلها أي (زعم العواذل) للاستئناف، والجملة المستأنفة وقعت جوابا للسؤال من غير سبب مطلق أو خاص، أي معنى كأنه قيل ك صدقوا أم لا، ولو أنه عطف وقال وصدقوا لم يكن في موضع المسؤول ولم يكن كلام مجيب. أي بمعنى أنه

 $<sup>^{1}</sup>$  نجاح أحمد، مرجع سابق ، ص 610.

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر ، المرجع نفسه، ص  $^{2}$ 

<sup>3</sup>ينظر، المرجع نفسه، ص613.

ما يأتي بإعادة اسم استؤنف عنه نحو أحسنت إلى زيد حقيق بالإحسان ومنه ما يبنى على صفة نحو صديقك القديم أهل لذلك وهذا أبلغ. 1

ومثله في قول الشاعر:

بجنوبِ خَبتٍ عُرِّيتْ وأُجِمَّتِ بالقادسيَّةِ؛ قلنَ: لَجَّ وذلّتِ زعمَ العواذلُ أنَّ نـاقةَ جُندبٍ كذبَ العواذلُ، لوْ رأينَ مُنَاخنَا

ويتضح وجود فصل جملة (كذب العواذل) عما قبلها وهو قوله (زعم العواذل) للاستئناف، حيث أن أمر القطع والاستئناف وتقدير الجواب ازداد بأن وضع الظاهر (العواذل) موضع المضمر وهذا هو الأبين والأقوى وحسب الجرجاني حيث قال: "وقد زاد هذا أمر القطع والاستئناف وتقدير الجواب تأكيدا بأن وضع الظاهر موضع المضمر."<sup>2</sup>

وكذا في قول آخر:

## زعمتمْ أنَّ أخوتكمْ قريشٌ لهمْ إلْفٌ، وليسَ لكمْ إلافُ.

فكان هناك حذف الاستئناف وإقامة شيء آخر مقامه يدل على ذلك المحذوف وبالتالي المحذوف هو جملة الاستئناف فكأنهم قالوا: (أصدقنا أم كذبنا) فقيل: كذبتم، فحذف الاستئناف وأقيم قوله: (لهم إلف وليس لكم إلاف) مقامه، لدلالته عليه، فصار كالبيان له، ولو أنه أظهر الواو، وقال (زعمتم أن اخوتكم قريش ولهم إلف وليس لكم إلاف) خرج عن كونه موضوعا على أنه جواب سائل، وصار بمنزلة القول: (زعمتم أن اخوتكم قريش وكذبتم) والسر في حذف قوله: كذبتم أنه لو أظهره لجاز العطف عليه بالفاء فيقالك كذبتم فلهم إلف وليس لكم إلاف؟ أي بمعنى أن هناك حذف صدر الاستئناف إما مع قيام شيء مقامه، كأنه قيل: فهل صدقوا في هذا أم كذبوا؟ فقيل: كذبوا لأن لقريش إلقًا، وليس لحؤلاء الزاعمين إلفٌ مثلهم. 4

<sup>1</sup> الخطيب القزويني، التلخيص في علوم البلاغة، تح : عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، لبنان، ط2، (2009)، ص 48.

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 249.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر، نجاح أحمد، مرجع سابق، ص 621

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>الخطيب القزويني، مصدر سابق، ص 49.

وفي بيت قاله اليزيدي:

ملّكتهُ حبلِي ولكنّهُ ألقاهُ من زهدٍ على غاربِي وقالَ: إنيّ في الهوَى كاذبٌ انتقمَ اللهُ من الكاذبِ

الشاعر أراد الدعاء بقوله (انتقم) ويعتبر من كمال الانقطاع وأن جملة على الاستئناف بتقدير (قلت فيه بعد، كما أنه إذا حمل على الاستئناف كان مقطوعا عن (وقال) فيقال أنه من قطع الاحتياط أي شبه كمال الانقطاع، لأن عطف قوله (انتقم الله من الكاذب) على (وقال) يوهم عطفها على إني (في الهوى كاذب).

وفي قول الشاعر:

## قَالَ لِي: كَيْفَ أَنْتَ؟ قَلْتُ: عَلَيْلُ سَهُرٌ دَائِمٌ وَحَزِنٌ طَوِيلُ.

يقول الجرجاني شارحا: "لما كان في العادة إذا قيل للرجل، كيف أنت فقال "عليل" أن يسأل ثانيا فيقال : (مابك وما علتك) قدّر كأنه قيل له ذلك، فأتى بقوله سهر دائم جوابا عن هذا السؤال..."<sup>2</sup>

فصل الجملة الثانية (سهر دائم وحزن طويل) عن الجملة التي قبلها (قلت عليل) وجعلها مستأنفة جوابا عن الجملة الأولى المتضمنة للسؤال المفهوم من فحوى الحال، كما قيل: "... يسمى الفصل لذلك استئنافا وكذلك الثانية، وهو ثلاثة أضرب لأن السؤال إما عن سبب الحكم مطلقا ، ... وعن سبب خاص، ... وإما عن غيرهما. "3 ؛ أي بمعنى أنه قال: ما بك عليل، أو ما سبب علتك.

وفي قول المتنبي:

## وما عفتِ الرّياحُ لهُ مَحلاً عفاهُ من حدًا بممُ وساقًا

فالملاحظ أنه هناك فصل للاستئناف بحيث فصل الجملة الثانية (عفاه من حدابهم وساقا) عن الجملة الأولى (وما عفت الرياح) وهو عند الجرجاني من الاستئناف الحسن البين لأن الشاعر جاء فيه بما يبعث الغرابة والعجب في النفوس لفقد سار الشعراء في شعرهم إذا ذكروا الديار

<sup>1</sup> ينظر، نجاح أحمد، مرجع سابق، ص 626.

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص 250.

<sup>3</sup> الخطيب القزويني، مصدر سابق، ص241.

والوقوف على الأطلال، إلا أن الشاعر في حالة حزن شديد فنفى أن تكون الرياح هي السبب في تغيير المنازل وهو ما بعث في النفس عجابا وأثار تساؤلا، كما أنه يعتبر جواب السؤال المقدر بحيث لا بد أن يقترن بالفعل ليدل على السؤال المحذوف، بحسب قول الجرجاني: "واعلم أن السؤال إذا كان ظاهرا مذكورا في مثل هذا، كان الأكثر أن لا يذكر الفعل في الجواب، ويقتصر على الاسم وحده" أي بمعنى أنه لما نفى الفعل الموجود على الرياح كان مظنه أن يُسأل عن الفاعل وقد سمي هذا الضرب من أضرب الفص بين الجملتين، المجاورتين شبه كمال الاتصال لما فيه من ارتباط الجواب والسؤال.  $\frac{2}{2}$ 

أما في قول الوليد بن يزيد:

ففي البيتين فصل الجملة الثانية (عفاه كل حنان) عن الجملة الأولى (عفا من بعد أحوال) للاستئناف، فقال الجرجاني: لما قال (عفا من بعد أحوال) قدّر كأنه قيل له، فما عفاه؟ فقال عفاه كل حنان.

ومنه قول المتنبي:

تولَّــوا بغتةً فكأنَّ بينًا تهيَّنِي ففاحــأين اغتيالاً فكانَ مسيرُ عيسهمُ ذميلاً وسيرُ الدَّمع اثرهمُ انحمالاً

يحتوي البيتان على عطف مجموعة جمل قد تلاحمت وتضافرت أيضا مع وجود جامع بين المعطوف والمعطوف عليه 4 ، يقول الجرجاني: "هذا فن من القول خاص دقيق، اعلم أن مما يقل نظر الناس فيه من أمر العطف، أنه قد يؤتى بالجملة فلا تعطف على ما يليها ولكن تعطف على جملة بينها وبين هذه التي تعطف جملة أو جملتان"<sup>5</sup>.

<sup>1</sup> ينظر، نجاح أحمد ، مرجع سابق، ص 629-630.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> قلقيلة عبد العزيز ، البلاغة الاصطلاحية ، دار الفكر العربي، القاهرة، ط3، (1992)، ص255.

 $<sup>^{2}</sup>$ عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق ، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نجاح أحمد، مرجع سابق، ص 636.

مصدر سابق، ص55. عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق، ص55.

وبالتالي: فقول الشاعر: (فكان مسير عيسهم) معطوف على تولوا لا على قوله (ففاجأيي) حتى وإن كانت الفاء تغري بالعطف على السابق المباشر بناءً على الفهم القريب لمعنى الترتيب والتعقيب وعليه فالعطف على ك (ففاجأي يفسد المعنى) حيث تدخل هذه الجملة في معنى كأن ، فإذا عطفت جملة (فكان مسير عيسهم) عليها أدّى إلى أن يكون مسير عيسهم حقيقة، ويكون متوهما كما كان تميب البين كذلك.

كما قال الجرجاني: "... الجملة المتوسطة بين هذه المعطوفة أحيرا وبين المعطوف عليها الأولى ترتبط في معناها بتلك الأولى..."<sup>1</sup>

ووجود الفاء في قوله (فكأن بيناً) وقوله (ففاجأني)، تربط الجملة التي دخلت عليها ربطا محكما ومتتابعا، فتوهم تهيب البين كان إثر التولي المباغت والمفاجأة بالاغتيال كانت من توهم التهيب، وإذا عطفنا جملة (فكان مسيرهم) على (ففاجأني) لم تجر في هذا التتابع وهذا الترتيب، وفسد المعنى، لأن ذملان العيس لم يترتب على مفاجأة الاغتيال وإنما ترتب على التولي ولهذا وجب أن تكون عاطفة على قوله (تولوا بغتة) وأن يتصل رأس هذه الجملة بالجملة الأم في البيت السابق.

هكذا حاول عبد القاهر الجرجاني تبيين مواضع الوصل والفصل في الشواهد الشعرية، من خلال تحليلها بما يلائم تأدية المعنى تأدية صحيحة.

- 60 -

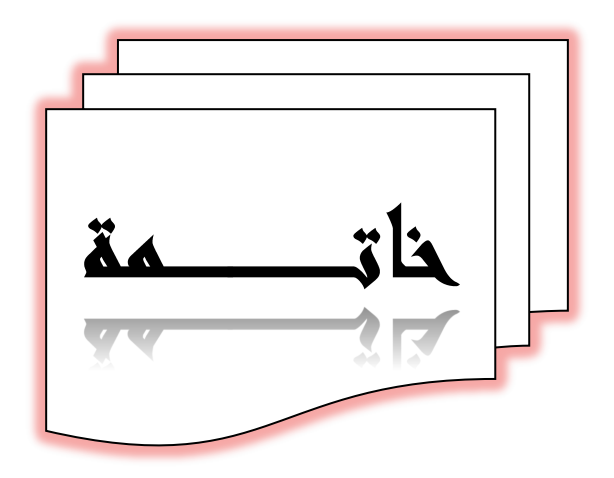
 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد القاهر الجرجاني، مصدر سابق ، ص 255.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر، نجاح أحمد، مرجع سابق، ص 638.

وما نستنتجه أن الجرجاني قد أوضح المسائل النحوية وهي كالتالي:

العطف في الجمل وعدمه، كما أنه بين حكم الجمل من حيث الحكم الإعرابي، وقد أوضح إشكال الواو، وكذلك وجود الجامع، ووجود المانع، كما أنه ناقش تعدد المعطوفات.

كما نجد أن الجرجاني له موقف من الشواهد القرآنية والتي بين فيها الطرق والوجوه في تعلق الكلام بعضه ببعض في معاني النحو أحكامه، كما كان له موقف من الشواهد الشعرية المتنوعة لهذا الباب.



#### خاتمة:

صفوة القول وبعد إنجاز هذا البحث يمكن استخلاص بعض النتائج والملاحظات التي وصلنا إليها من خلال دراستنا لموضوع الوصل والفصل والتي تتمثل فيما يلي:

- الوصل والفصل منبع البلاغة بصفة عامة وعلم المعاني بصفة خاصة ، فنجد أن الفصل بين الخبرية والإنشائية كمال الانقطاع وجعل الاتفاق خبرا أو إنشاءً مبررا للوصل، وقد أجاز بعض النحاة عطف الخبرية على الإنشائية.

- يعتبر موضوع الوصل و الفصل من أدق وأغمض المسالك، فنجد مثلا جملا بها عطف لكنها ليست وصلا ، وجملا ليس بها عطف وهي وصل، وذلك من خلال فهم سياق الكلام.

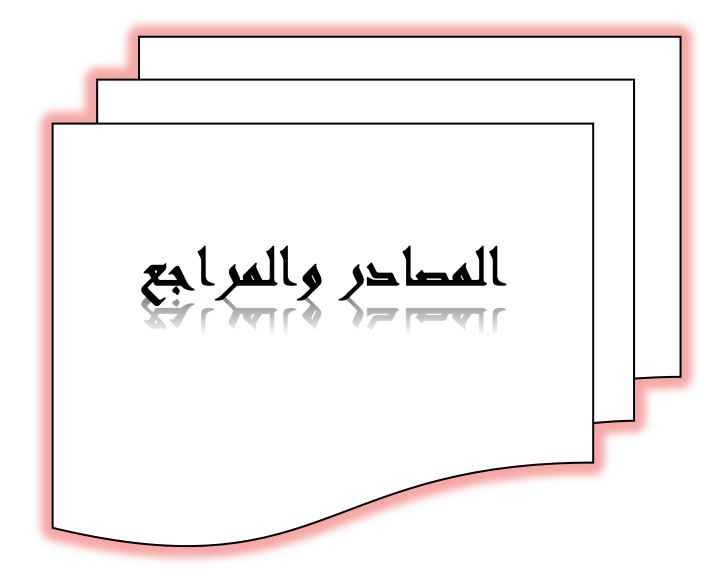
كما نحد أن عدة جمل تحمل الوصل مرة، وتحمل الفصل مرة أخرى ،وذلك حسب المقام الذي تقال فه.

- الوصل والفصل يفهم معنويا أكثر مما هو مجسد شكلا، و بالتالي فهو يتطلب التركيز والدقة في فهم المعنى للجملة وكيفية تماسكها، وهو أن تؤدي العبارة الغرض من صياغتها في إيصال المعنى للمخاطب في أوضح صورة وأحلاها، فمثلا إذا أدى الوصل بين مفردتين إلى معنى غير المقصود أو إلى المعنى المقصود بصورة رديئة أو لا يقبلها العقل وجب فصلها، وإذا كان الفصل سببا في الإيهام غير المقصود أو في فقدان المنطقية أو في عدم الفهم الصحيح للأسلوب وجب الوصل. وقد كان للفصل ثلاثة أنماط وهي: كمال الاتصال، كمال الانقطاع، وشبه كمال الاتصال، وفي هذا النمط الأخير يكون بوضوح في أسلوب الشرط، أما سياقات الوصل لها أسلوب بارز وذلك لكثرة ورودها فيه، وهذا ما نجده في نمطين هما: القصد إلى اشراك الجملتين في الحكم الإعرابي اتفاق الجملتين خبرا وإنشاءً مع المناسبة في المعنى، أما الوصل بحروف العطف الأخرى فقد جاءت بحسب ما تؤديه تلك الحروف من معان ودلالات آثرت كشف البحث عن دلالات الوصل والفصل بين الإخبار والصفات.

- وقد تناول الجرجاني الجامع بحيث إن الوصل بين الجمل يأتي للتشابه والانسجام والمناسبة بينهما، وليفهم القارئ أن ما وصل بين الجمل سواء بـ "واو العطف" أو بـ "واو الحال" لغرض يقصده المتكلم من وراء ذلك لتوضيح تلك المناسبة أو الصلة الربطة للجمل الموصولة مثل: ارتباط جملة السبب بالمسبب.

- وضع الجرجاني لتبيين باب الوصل والفصل مجموعة من الأحكام النحوية أول ما ترتكز عليه المحل الإعرابي للجملة أو عدمه.
- إنّ الوصل والفصل من الأدوات التي تحقق انسجاما وتكاملا في تماسك النص كما يعتبر وسيلة من وسائل الإبراز الجمالي مع غيره من الأساليب.
- نحد أن الوصل والفصل من شروط جماليتهما هو إبعاد اللبس، وإثبات القصد، وذلك من خلال الفهم الدقيق للحمل وتوضيح العلاقات بين المفردات فيها.
- أشار الجرجاني إلى استعمالات أخرى غير معروفة من العطف وبيّن أثرها المعنوي منها: "إن" "لا"، "إنما" بحيث جاءت للعطف ،وهي غير ذلك ليبين قوّتها الدلالية أكثر من الأمثلة والشواهد التي تثبت ذلك ويسمح بإبراز الجوانب الجمالية فيها.
- تنوعت شواهد الجرجاني بين القرآنية والشعرية، غير أنه طغت الأولى عن الثانية مما يثبت الإعجاز القرآني من خلال القرآن ذاته، كما ينمّ عن عقلية تحليلية فذة في ربط الشكل بالوظيفة أي اللفظ بالدلالة .

وهكذا فالبحث في هذا الباب وخاصة في القرآن الكريم له غاية المتعة مع أنه يتطلب الكثير من الدقة، والتركيز كونه يساهم في استخراج العديد من الدلالات التي تكشف عن إعجاز القرآن الكريم، وتكشف عن براعة نظمه، ودقة تماسكه، وحتى عن أساليبه، وبالتالي فنظرية الجرجاني في البلاغة النقدية التطبيقية خير دليل على أن العرب أدركوا معالم علم اللغة وأبدعوا فيه وسبقوا غيرهم.



#### المصادر و المراجع:

- 1- القرآن الكريم.
- 2 الجاحظ عمرو بن بحر ، البيان والتبيين، تح: عبدالسلام محمد هارون، دار الجيل، بيروت ، لبنان، ج1، (1990).
  - 3- الجرجاني عبد القاهر ، دلائل الإعجاز ،تح يسين الأيوبي، المكتبة العصرية، بيروت ،لبنان ،دط، (2007).
  - 4- الخطيب القزويني، التلخيص في علوم البلاغة، تع: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، لبنان، ط2، (2009).
  - 5- الزمخشري أبي القاسم جار الله محمود بن عمر الخوارزمي ، تفسير الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، دار المعرفة ، بيروت ، لبنان ، ط 3، (2009).
  - 6- السَّكَّاكي يوسف بن أبي بكر ، مفتاح العلوم، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، (1983).
- 7- سيبويه عمر بن عثمان بن قنبر ،الكتاب، تح: إميل بديع يعقوب، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ج3،ط2، ( 2009).
  - 8- ابن عاشور محمد الطاهر ،تفسير التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، ج1،
    (1984).
  - 9- العسكري أبو هلال ، كتاب الصناعتين (الكتابة والشعر)، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط1 ، (1981)
  - 10- ابن فارس، معجم مقاييس اللغة ،تح: عبد السلام هارون ،دار الفكر ،عمان ، د ط، (1989).
    - 11- الفراء أبي زكرياء يحي بن زياد، معاني القرآن، عالم الكتب،بيروت،لبنان،ج1،ط3، (1983).
    - 12- القزويني الخطيب ،الإيضاح في علوم البلاغة المعاني البيان البديع ،دار الكتب العلمية ،بيروت ،لبنان، ط 1، (2003).

.

- 13- المالقي أحمد بن عبد النور ،رصف المباني في شروح الحروف المعاني ،تح :أحمد محمد الخراط ،دار القام ،دمشق ،سوريا،ط3، 2002.
- 14- ابن مالك أبو عبد الله جمال الدين ابن محمد ،تسهيل الفوائد وتكميل المقاصد ،تح: محمد كامل بركات ،دار الكاتب العربي ،القاهرة ،مصر ،د ط، 1967
- 15- المرادي الحسن ، الجني الداني في حروف المعاني ، تح: فخر الدين قباوا ، محمد نديم فاضل ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ط 1 ، 1992.
  - 16- ابن منظور جمال الدين أبي الفضل محمد بن أكرم ، لسان العرب، دار المعارف، بيروت، ط1، ج1 ، 2000.
- 17- ابن هشام جمال الدين عبد الله ابن يوسف ابن أحمد الأنصاري ، حاشية الدسوقي على مغني اللبيب عن كتب الأعاريب ، تح: عبد السلام محمد الامين ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ج1، ط3، 2013.

#### المراجع

- 18- بلعيد صالح ،نظرية النظم ،دار هومة ،الجزائر ،د ط، 2002.
- 19- البياتي ظاهر شوكت ، أدوات الإعراب، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، ط1، 2005.
- 20- حمدي محمد بركات ،أبو علي، معالم المنهج البلاغي عند عبد القاهر الجرجاني، دار الفكر، عمان، د ط، 1984.
  - 21- خطابي محمد ، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، المركز الثقافي، المغرب،ط1 ، 1991.

- 22- السيد شفيع ،البحث البلاغي عند العرب تأصيل وتقسيم ،دار الفكر العربي ، القاهرة ، مصر ، د ط ، د ت.
- 23- شريفي عبد اللطيف ، زبير دراقي ،الإحاطة في علوم البلاغة ،ديوان المطبوعات الجامعية ،الجزائر، ط1، 2004 .
  - 24- الشيخ حمدي ،الوافي في تسيير البلاغة ،المكتب الجامعي الحديث ،الاسكندرية ،مصر، د ط ، 2004.
    - 25-. دراز عبيد صباح ،أسرار الفصل والوصل في البلاغة القرآنية، مطبعة الأمانة، مصر، ط1986،1.
- 26- أبو العباس محمد علي ، اعراب الميسر والنحو دراسة في القواعد والمعاني والإعراب تجمع بين الأصالة والمعاصرة، دار الطلائع، القاهرة، مصر، دط، دت
- 27- فضل حسن عباس ،سلسل بلاغتنا ولغتنا- 1- البلاغة فنونها وأفنانها علم المعاني، دار الفرقان ،الأردن ، د ت، د ط.
  - 28- فضلى عبد الهادي ،مختصر النحو، دارالشروق، جدة، السعودية، ط1، 1980.
- 29- قلقيلة عبد العزيز ، البلاغة الاصطلاحية ، دار الفكر العربي، القاهرة، ط3، (1992)
  - 30- المراغي أحمد مصطفى ،علوم البلاغة ،البيان والمعاني والبديع ،دار الكتب العلمية ،د ط، 1971.
  - 31- الناظر بدر الدين بن مالك الشهير ،المصباح في المعاني والبيان و البديع ،تح: حسن عبيد الجليل يوسف ،المطبعة النموذجية،ط1 ، 1989.

- 32- الهاشمي أحمد ، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع ، المكتبة العصرية ، صيدا ، لبنان ، د ط ، د ت.
  - 33- وليد مراد محمد ، نظرية النظم وقيمتها العلمية في الدراسات اللغوية عند عبد القاهر الجرجابي، دار الفكر، دمشق، سوريا، ط1، 1983.

#### الرسائل العلمية:

-34 الظهار نجاح أحمد عبد الكريم ، الشواهد الشعرية في كتاب دلائل الإعجاز للشيخ عبد القاهر توثيق وتحليل ونقد رسالة دكتوراه، جامعة أم القرى، السعودية، ج2،دط، 1987 القاهر .

#### الجحلات:

- -35 حسين محمد مصطفى فكرة النظم بين الحقيقة والوهم ، جامعة الموصل، محلة أبحاث كلية التربية الأساسية، المحلد 6 ، العدد 1.
- 36- حسن هادي نور، الفصل والوصل في خطب نهج البلاغة، مجلة كلية الأدب، جامعة المثنى، البصرة، العراق، العدد 101.